






�VIRTUALNI SVETOVI IN VREDNOTE  
DIGITALNE PRIHODNOSTI

Alma Mater Press, Maribor

Recenzenta: dr. Mojca Ramšak, dr. Darko Štrajn

Oblikovanje in prelom: Tjaša Pogorevc

Izdala in založila:
Maribor: Univerza Alma Mater Europaea, Alma Mater Press, 2025

Za izdajatelja: dr. Ludvik Toplak

Sozaložnik: Znanstveno-raziskovalno središče, Annales ZRS, Koper

Za sozaložnika: dr. Rado Pišot

Tisk: PODOBA d. o. o., Rogaška Slatina

Naklada: 200 izvodov
�Publikacija je izšla ob finančni podpori Javne agencije za znanstve-
noraziskovalno in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije (ARIS) 
na podlagi rezultatov Javnega razpisa za (so)financiranje izdajanja 
znanstvenih monografij v letu 2024.

@ 2025 AMEU

�CIP - Kataložni zapis o publikaciji 
Narodna in univerzitetna knjižnica, Ljubljana

130.2:004.946

PIRC, Gašper, 1986-
Virtualni svetovi in vrednote digitalne prihodnosti / Gašper Pirc. - Maribor : Uni-

verza Alma Mater Europaea, Alma Mater Press ; Koper : Znanstveno-raziskovalno 
središče, Annales ZRS, 2025

�ISBN 978-961-7183-74-0 (Univerza Alma Mater Europaea, Alma Mater Press) 
ISBN 978-961-7195-84-2 (Znanstveno-raziskovalno središče Koper) 
COBISS.SI-ID 240473859



VIRTUALNI SVETOVI IN 
VREDNOTE DIGITALNE 

PRIHODNOSTI

GAŠPER PIRC

2025





5

Danes do jutri: družba, vednost in vrednote na poti spreminjanja	 7

Normativnost, družbena komunikacija in virtualni svetovi	 15

Temeljna človeška družbenost in normativna slika sodobne družbe	 27

Digitalna resničnost, virtualni svetovi in prihodnost v metaverzumu	 51

Spoznavne in normativne razsežnosti spleta in virtualnih svetov	 95

Kdo sem jaz danes, kaj smo mi jutrišnjega dne?	 131

Proti zaključku: Imaginacija v virtualnem svetu med utopijo in distopijo	 149

Literatura	 153

Recenziji	 165

Kazalo





7

V marsičem je naše življenje sredi tretjega desetletja 21. stoletja 
skoraj nerazpoznavno našim predhodnikom, ki so še pred dobo 
zadnjega tehnološkega razcveta sanjali o tehnološko oplemeniteni 
prihodnosti, svarili pred njo in predvidevali njen čas – današnjo 
sedanjost. Morda ta zdaj živeta prihodnost ni v vsem ustregla 
predvidevanjem, morda se je v kakšnem elementu izmaknila redu 
pričakovanja in se utemeljila na samosvojih gradnikih – a je tu.

Premica tehnološkega razvoja se prilagaja različnim dejavni-
kom: pragmatičnim uvidom, javno posredovanemu okusu, prebli-
skom in celo naključju, pa tudi, kot bomo videli, skupnostnim 
vrednotam in politični volji. Značilno je, da pretekle anticipacije 
v različnih znanstvenofantastičnih delih – spomnimo se na Krasni 
novi svet Aldousa Huxleya – ki jih bom med drugim obravnaval 
kasneje, ali retrofuturizem, kakšen denimo utemeljuje znano serijo 
videoiger Fallout, rezultate tehnološkega razvoja kažejo v precej 
bolj otipljivi, praktični luči s prvenstveno človeku podložnimi, če-
tudi morda nezanesljivimi humanoidnimi roboti ali kibernetskimi 
vsadki, ki naj bi izboljšali človekove dispozicije in ji olajšali življe-
nje. Tovrstne vizije preveva svojevrsten humanistični utopizem, ki 
pa ob konfliktu na osnovi neznosnosti humanistične utopije v vse 
bolj postčloveškem ter morda tudi dehumaniziranem svetu često 
zapada v svoje nasprotje, razčlovečeno distopijo, pri čemer zna biti 
problematizirana tudi človekova prvenstvenost pred drugimi bitji.

Danes do jutri: družba,  
vednost in vrednote  
na poti spreminjanja



8

Obet tehnološkega razcveta se danes vzpostavlja v okviru bliskovi-
tega napredka na področju mikročipov,1 kompleksnih računalniških 
arhitektur, ki dovršujejo celostnost algoritemskih operacij, in zlasti 
v zadnjem času sunkovitega porasta območij virtualnega, ki se na-
videzno vse bolj organsko vraščajo v fizično okolje. Robotizacija je 
zlasti v industrijski dejavnosti tudi v dejanskosti skoraj dovršena, a na 
zunanjosti in konceptu drugega temelječe robote je kot samostojne 
funkcionalne enote kot gonilo tehnološkega razvoja nadomestila vir-
tualno in oplemeniteno resničnost (so)ustvarjajoča umetna inteligenca, 
ki razširja in spreminja pojem humanega iz njegove notranjosti.

Spomniti se velja na razliko, ki jo vpelje Mike Fisher v delu The 
Weird and the Eerie (2016) v povezavi z oznakama občutij čudnosti in 
(srh vzbujajočega) nelagodja, pri čemer je označevalec čudno vezano 
na nepričakovano prezenco in nelagodje na odsotnost pričakovanega 
oziroma subtilen manko prisotnosti. Svet virtualnih bitij razpira 
panoramo svojevrstne simulacije znanega sveta,2 ki včasih hodi po 
tenki rezi med pričakovanjem in srhljivo odsotnostjo pričakovane-
ga v navidezno znanem okolju, ki človeku povzroča nelagodje. Pri 
tem se je povedno nasloniti na popularen, čeprav ne nujno dovolj 
natančen in utemeljen psihološki koncept srhljivega dola [uncanny 
valley], po katerem se utegne zdeti prevelika podobnost robotov 
oziroma humanoidnih strojev človeku, kolikor se v maniri asimp-
tote človeškim potezam skoraj, a še ne povsem približa, srhljiva ali 
odvratna, unheimlich, in ji povzročiti specifično nelagodje. Pojem, ki 
teoretsko med drugim sloni tudi na delu Sigmunda Freuda o naravi 
srhljivega, je v drugi polovici, dobil precej pozornosti v strokovni 
literaturi, v zadnjem obdobju pa je zlasti po preboju na področjih 
virtualne in oplemenitene resničnosti ter generativne umetne inte-
ligence vse bolj prisoten v javnih razpravah in popularnih medijih 
(Saygin et al. 2012). Zdi se, da prav virtualno okolje z napetostjo, ki 
jo spričo intenzivnosti izkušnje simulacije ter unikatne perspektive, 

1	 Navkljub drastičnim spremembam je v obrisih še vedno aktualen t. i. Moorov zakon, 
poimenovan po razmisleku Gordona Moora, ustanovitelja tvrdke Intel, ki je v članku 
leta 1965 napovedal trend, po katerem se nekako v dveh letih podvoji število tranzis-
torjev v mikročipu oziroma sorazmerno poveča splošna zmogljivost integriranih vezij 
(Moore 1998; ASML 2025).

2	 Kot bomo videli v nadaljevanju, morda tudi simulacije z dodatkom.



9

ki jo vnaša v polje simuliranega, kjer stopa med vozlišča resničnega 
in neresničnega, predstavlja prav posebno ugoden teren za pojav 
omenjenega fenomena. Toda na tej točki že nekoliko prehitevamo.

A vendar je že zdaj treba omeniti, da pojem virtualnega morda 
ni skladen zgolj z navideznim, vsaj kolikor pojem navideznega ra-
zumemo v vsakdanjem pomenu neresničnega, nepristnega oziroma 
iluzornega. Tako Deleuze v Bergsonizmu virtualno izpostavlja v pro-
tipomenki z dejanskim, udejanjenim, ne pa resničnim, ki vendarle 
obstoji tudi v modalnostih prisotnosti (Deleuze 1991, 96–98). Po-
dobno je moč razširiti perspektivo pogleda na uresničenje simu-
lacije v virtualnem svetu; kot bomo videli, virtualna simulacija ni 
nikoli zgolj podvojitev izvirnika, temveč s strukturnima določiloma 
»kot« (izvorno) in »plus« (interpretirano) izraža svojevrstne lastnos-
ti, ki zahtevajo kompleksnejšo razumevanju polja virtualnega. K 
vsemu temu se še vrnem, a naj bralec že na tem mestu izve, zakaj 
se izogibam običajnemu prevodu virtualnega z navideznim in eno-
značnemu razumevanje značilnosti digitalnih in virtualnih svetov.

Na dlani je, da ima ontološka struktura spletnega okolja specifične 
kvalitete, ki prinašajo precejšnje novosti tako v samo družbeno življe-
nje kot njegovo filozofsko interpretacijo. Pri tem ni zanemarljivo, da 
je status spletnega okolja odvisen od načina interpretacije družbene 
strukture, ki pa ni neodvisna od normativnih elementov, ki jo sodo-
ločajo – temeljnih vrednot, družbenih norm in pravno-političnih 
določil v kolesju družbene reprodukcije. Vrednote sicer izhajajo iz 
fizičnega okolja, ki ga simulira, reinterpretira ali rekonstruira virtu-
alni svet, a so ob tem prevetrene in morda celostno predrugačene v 
še vedno razmeroma nedoločenem in neprepoznanem okolju, ki ga 
definirajo endemični dejavniki nečloveške geneze vednosti, napre-
dnih varnostnih, ekonomskih in političnih podsistemov in morebiti 
celo svojevrstnih družbeno-ekonomskih temeljev, denimo v obliki 
tega, kar ekonomist Janis Varufakis predoči z izrazom tehnofevdalizem.

Vrednostno ogrodje virtualnega okolja je v specifičnem sovisju z 
normativnimi postavkami fizične družbe – bodisi supervenience ozi-
roma, ceteris paribus, neposredne odvisnosti, bodisi utopične idealiza-
cije ali distopične negacije – pri čemer vrednostna struktura ene sfere 



10

vsaj v omejeni meri povratno vpliva na doživljanje ali interpretacijo 
druge. Interpretacija družbe ni neodvisna od načina, kako motrimo 
svet okoli nas, in katere norme interpreti oziroma družba nasploh 
predpostavljamo kot temeljne, konstitutivne in spoznavno relevantne.

Ne glede na specifiko perspektive, preko katere poskušamo ra-
zumevati svet okoli nas, se zdi, da je eden od osnovnih elementov 
celostne in ustrezno kompleksne družbene interpretacije v zavzetju 
čvrste, hermenevtično odgovorne spoznavajoče drže, ki ni slepa za 
vrednostno panoramo družbe, katere značilnosti poskuša doumeti. 
Kompleksen vpogled v družbeno jedro pogosto zahteva tudi kritično 
naslavljanje pogosto prikritih podtonov, ki morda zakrivajo resnično 
naravo stvari, pri tem pa sočasno upoštevanje opisnih značilnosti 
in vrednostnih komponent oziroma normativne strukture družbe.

Učinkovita kritična teorija digitalne družbe tako zahteva upo-
števanje celostnih značilnosti sodobne družbe, s katero je digitalni 
oziroma virtualni svet v aktivnem odnosu.

Tako se nakazuje prva naloga pričujoče razprave, ki se nanaša 
na raziskavo ustreznega aparata za razumevanje tako osnovne 
družbene konstitucije kot njene digitalne ustreznice ter medseboj-
ne povezanosti obeh svetov; razumevanje virtualnega nikoli ni v 
izolaciji od realnega – sploh kadar virtualnega ne prepoznavamo 
kot zgolj navidezno.

Pri tem seveda ne čudi, da se problematična razmerja 
moči v družbi, politične težnje in dejanja ter neustrezna ali 
kompromitirana pravna in moralna določila iz obstoječe družbe 
vnašajo v virtualno okolje ter obratno; pri tem je še posebej pove-
dno, da so internet in družbena omrežja bržčas dejavno pripomogli 
k razvitju vse skrajnejših oblik političnega in družbenega delovanja, 
ki smo jim priča v preteklih letih. Čeprav – ali prav zato, ker je 
spletni svet vsaj od razvoja World Wide Weba ob koncu osemde-
setih let 20. stoletja stavil na temeljno nevtralnost delovanja in 
povezovanja3 ter funkcionalno demokratičnost v samoizrazu, sta 

3	 Glej denimo EUR-Lex 2025.



11

spletno in digitalno okolje še posebej podvržena pritiskom s strani 
dejavnikov, ki utegnejo načela odprtosti ter svobode delovanja in 
izražanja izrabiti za namene, ki so lahko v svojem jedru tudi nepo-
šteni, sovražni, diskriminatorni ali, čemur smo žal pospešeno priča 
v zadnjem obdobju, celo dehumanizirajoči. Kot denimo opozarjajo 
nekateri strokovnjaki oziroma poznavalci, sta določenim vizijam 
novih virtualnih svetov kakršen je metaverzum inherentna mizo-
ginija in diskriminatorno vrednotenje (Bates 2025).

Četudi zagovarjam tezo, da večina še tako na videz revoluci-
onarnih komponent spletne oziroma virtualne domene – speci-
fike virtualne simulacije, razvoj umetne inteligence, spremembe 
in težave pri razumevanju osebne identitete in avtorskih pravic v 
spletnem okolju, značilnost človeka zastopništva v svetu, internetna 
kultura, ki se je osredinila na temelju postdejstvenega sprejema-
nja informacij, novosti pri varnostnih rešitvah in trgovanju idr. 
– ne prinaša kategorialnih sprememb glede na lastnosti obstoječe 
družbe in s tem samostojno novega upomenjenja statusa človeka 
v družbi ali družbe na splošno, pa celotna panorama digitalnega 
in virtualnega kot učinkovit in enovit sistem, ki v družbo prinaša 
presežek v podobi novih semantičnih rešitev na spoznavni in vred-
notenjski ravni ter struktur kulturnega, družbenega, političnega in 
celostnega normativnega delovanja. 

Odnos, ki se izrisuje med osnovno družbo in digitalno-virtualnim 
sistemom, ki se na družbo neposredno nanaša, jo idealizira, pro-
blematizira ali teži k temu, da predstavlja njeno alternativo, je tako 
dinamičen in napet: med tem ko spletno okolje prevzema pogosto 
problematične zajeme iz fizičnega okolja, se tudi iz digitalnega svet 
povratno vnašajo vzorci delovanja in vrednotna določila, ki utegnejo 
imeti močan vpliv na družbo. Pri tem se zdi, da se razkriva speci-
fična tehnika pripovedi, simbolne povezave posameznih ideoloških 
prvin, ki izražajo značilnosti nove spletne kulture delovanja – kultu-
re, ki je prežeta z načeli, ki izhajajo iz včasih sprevrženih vrednostnih 
izpeljav iz podstati organske, strukturne odprtosti spleta, svobode 
mišljenja in povezovanje ter pluralnosti političnega, etičnega in kul-
turnega delovanja. V ta svet se je vpletla agresivna politična (proti)



12

kultura, ki je po letih izkoriščanja spletnih možnosti promocije in 
ideološke manipulacije v minulih letih nakazala, kje preti ena izmed 
največjih nevarnosti sistema, ki naj bi predstavljal hvaležen izhod 
ob včasih nesmiselni nepravičnosti sodobne družbe. Tako kot se je 
metaverzum v romanu Snow Crash Neala Stephensona, avtorja, ki je 
podal ime virtualnim prostorom prihodnosti, iz dobronamernega 
eskapizma prelevil v skrajno nevaren konstrukt, obstaja tudi danes 
nevarnost, da se utopična vizija virtualne prihodnosti izrazi z disto-
pičnimi podtoni – in le-te vpelje nazaj v fizično okolje.

Pri tem se družbeno-politična logika visokega, postvarjajočega 
neoliberalnega kapitalizma v novem spletnem okolju kljub drugač-
nim začetnim obetom ni razblinila, morda je celo pridobila nove 
možnosti pospešitve in dokončne uveljavitve svoje najbolj razčlo-
večujoče plati v času dovršene globalizacije na rovaš tehnologije.4 

Kar je morda še značilnejši in bolj problematičen aspekt sprege 
populistične, a na svojstven način vse bolj odtujene in pogosto nep-
ravične nove politike plenilskega ultrakapitalizma z možnostmi, 
ki jih ponujajo virtualno okolje in vrednostno sproščeni družbeni 
mediji, je svojevrstna igrifikacija političnega prostora v družbi in 
vdor včasih nekompatibilnih digitalnih prvin v svet politične 
kulture in tehnike vladanja. Čeprav oplemenitenje resničnosti 
fizičnega sveta z virtualnimi prvini – kar se, kot bomo videli v 
nadaljevanju razprave, vendarle vse bolj intenzivno dogaja na 
številnih področjih – samo po sebi še ni problematično, postaja 
zloraba orodij digitalnega sveta za dosego pogosto prikritih, 
netransparentnih političnih ciljev vse bolj resen izziv – in kadar 

4	 Prim. denimo začetek drugega mandata Donalda Trumpa na mestu predsednika ZDA, 
na način delovanja in uveljavitve katerega je močno vplival razvoj digitalnega okolja, 
družbenih omrežij in postdejstvene kulture, izhajajoče iz narativov digitalnega sveta. 
Trump je v začetku svojega drugega predsednikovanja sprejel številne ukrepe, ki so bili 
agresivno nastrojeni proti znanosti, univerzam oziroma koncepciji akademskosti ter 
verodostojnosti raziskovanja, proti drugače mislečim in tujcem, zaradi česar strokovnjaki 
opozarjajo, da se v vladni politiki ZDA kažejo diktatorske tendence oz. da država drsi v 
avtokracijo (Vergano 2025), gnano s pomočjo intenzivne uporabe vseprisotnih digitalnih 
omrežij. Pri tem ne opažam radikalne spremembe v novodobni družbeno-ekonomski 
strukturi, kakršno denimo opisuje Varufakis (Varufakis 2024, 81–96 idr.), pač pa po-
spešitev in razširitev obstoječe sheme, ki ima zaradi možnosti, ki jih ponuja splet, poten-
cialno zelo dramatične posledice. Na to nakazujejo tudi reakcije in dejanja tehnoloških 
gigantov ob Trumpovem drugem prevzemu oblasti v začetku 2025.



13

vodi do dehumanizirajoče, destruktivne ali latentno sovražne 
politike pereč problem; še posebej, kadar se maskira s potezami, 
izhajajočimi iz na videz irelevantnega sveta videoiger, in uporablja 
njihov diskurz. Tak diskurz lahko trivializira resne teme in krha 
zaupanje do pojma resničnosti, v politiko in digitalni svet kot tak. 

A navkljub temnim oblakom, ki so se zaradi določenih proble-
matičnih političnih potez oblastnikov in povečanju strahu pred 
zlorabami zgrnili nad obet razvoja umetne inteligence ali virtualne 
resničnosti, pa je digitalni prehod ontološko dejstvo, ki ga mora upo-
števati vsaka sodobna moralna, politična ali družbena filozofija. 
Hitrost prenašanja informacij se ne bo pričela zmanjševati; orodja 
umetne inteligence ne bodo izginila čez noč; in metaverzumi bodo, 
čeprav sprva morda v okrnjenih in le postopno integriranih različi-
cah, kmalu postali vidna (ali raje, ne zgolj navidezna) komponenta 
v družbi. Vse te razširitve svetovnega spleta, ki je danes inventar 
našega življenja, res prinašajo številne nevarnosti: a obenem osta-
jajo polje še neodkritih možnosti, ki jih morda lahko koristno upo-
rabimo z namenom, da v 21. stoletju povsem ne zavozimo življenja 
v družbi – in preživetja našega planeta kot takega.

Virtualni družbeni svetovi, v katerih se ob statičnih elementih obstojnega vesolja 
med seboj srečujejo, sodelujejo ali si nasprotujejo avatarji živih igralcev, so že kar 
nekaj časa prisotni v večigralskih videoigrah kakršna je Destiny 2, in tvorijo eno 
od vsebinskih in tehničnih zaslomb napovedanega metaverzuma. Fotografija iz 
osebnega arhiva.



14

Z monografijo Virtualni svetovi in vrednote digitalne prihodnosti posku-
šam vstopati v svet, ki teoretsko sloni na raziskavah, popravljenih 
za izdajo Kritične hermenevtike v letu 2022, a poskuša konkretneje 
pristopiti k vprašanju določenih družbenih fenomenov; gre za delo 
s področij kritične teorije družbe, politične in socialne filozofije 
in filozofije tehnologije. Pri tem je delo precej bolj specializirano 
branje vse bolj otipljive virtualne družbe in splošnih digitalnih 
sprememb v družbi ter njene vrednostne panorame. Ukvarja se z 
raziskovanjem vrednostnih struktur v družbi, kar vključuje kon-
cept normativnega upravičenja, za katerega se zdi, da bi moral 
imeti v svetu, ki ga vse bolj zaznamujejo napetosti in relativizacija 
spoznanja in vrednot, vse pomembnejšo vlogo. Monografija pred-
stavlja nove oblike družbenosti in modelov digitalne kooperacije, 
kakršna sta koncepta virtualne resničnosti in metaverzuma, ter jih 
preizprašuje s stališča normativnosti in zmožnosti novih uvidov 
v problema humanizma danes in temeljne družbenosti človeka; 
razumevanje digitalizirane družbe in pomena tehnološko gnanih 
družbenih sprememb je podano s pomočjo metodoloških rešitev 
sodobne kritične teorije in filozofske hermenevtike. Delo se dotika 
tudi novih družbenih izzivov, ki jih prinašajo tehnološke spremem-
be, kakršen je razrast digitalnega nasilja in obstoj pravnih praznin 
v spletnem okolju. 

Poseben poudarek podaja monografija tudi raziskavam na področju 
metaverzuma, virtualne resničnosti in tehnološke imaginacije, tem, ki 
postajajo vse bolj relevantne tako v specializirani strokovni literaturi kot 
splošni javnosti; in prav s tem je morda vredno začeti razpravo, preden 
se posvetimo obrisom družbe, ki se razumeva kot podstat, izvirnik ali 
alternativa virtualnemu svetu prihodnosti.



15

Leta 1995 je takratni vodilni igralec v industriji videoiger Nin-
tendo začel tržiti morda prvi resnejši poskus konzole za video-
igre, ki bi ustvarjala učinek virtualne resničnosti. Ambiciozni, a 
mehansko in vsebinsko ponesrečeni Virtual Boy je bil tehnični in 
komercialni polom, saj je v času siceršnjega precejšnjega tehnolo-
škega preboja na področju grafične predstavitve posedoval zaslon, 
ki je lahko prikazoval le črne in rdeče barve, kar je bilo daleč pod 
zmogljivostmi večine drugih konzol pete generacije iz istega časa 
(Seibert 2017). Vendar pa industrija ni bila opustila težnja po razvi-
tju virtualne resničnosti kljub pričakovanemu žrtvovanju grafične 
kakovosti in drugih pomanjkljivosti pri pionirskih poskusih dose-
ganja tistega, kar bi dolgo časa ostalo le še v domeni znanstvene 
fantastike. Ideja virtualne resničnosti je zato ostala priljubljena 
v zabaviščni industriji, ne nazadnje tudi zaradi hitrega razvoja 
umetne inteligence in računalništva, ki sta privedla do številnih 
naprednih komponent in sistemov obogatene resničnosti.

Ideja o izkustvu virtualne resničnosti – skupaj s trenutno že v 
precejšnji meri udejanjeno obogateno – je prisotna skoraj tako dol-
go, kot so utrinki iz prihodnosti omogočali razmišljanje o tovrstni 
tehnologiji. Od vsiljivega Velikega brata na vseprisotnih zaslonih, 
ki zapolnjuje distopični svet Orwellovega romana 1984, do filmske 
trilogije Matrica, so pisatelji literature 20. stoletja v svojih delih 
redno uporabljali koncepte virtualne ali obogatene resničnosti, 
zlasti v težnji po prikazovanju tako globoko občutenih kot (včasih 
sočasno) srhljivih vidikov prihajajočega spektakla, ki ga lahko pro-
izvedejo sistemi virtualne in obogatene resničnosti.

Normativnost,  
družbena komunikacija  

in virtualni svetovi



16

Pa vendar ni bila le zapuščina umetniških del tista, ki je spodbu-
jala domišljijo ljudi. Futuristični primeri razvite umetne inteligence 
in amalgami človeka in stroja, kot je kiborg Donne Haraway, so bili 
v preteklosti uporabljeni za spodbujanje utopičnih ali distopičnih 
panoram prihodnje družbe, ki ponujajo komentar o trenutnem 
stanju in normativno oceno sodobne družbe. V primeru, ki ga 
izpostavlja Haraway, svet kiborgov deluje onkraj tradicionalne 
spolne dihotomije in esencializma v družbi (Haraway 1991). Model 
umetnega bitja Donne Haraway lahko razumemo kot predstavi-
tev prihodnjih možnosti, ki prikazujejo resničnost, postavljeno v 
prostor onkraj binarne logike spolnega razmerja med moškim in 
žensko; imaginarni svetovi, ki so nakazovali možnost družbenih 
premikov v futurističnih okoljih niso bili neobičajen pojav v spisju 
filozofov 20. in 21. stoletja.

V sedemdesetih in osemdesetih letih prejšnjega stoletja, v obdob-
ju, ko so v ospredje prišle inovacije, kot sta poenostavitev in hiter 
razvoj strojne opreme osebnih računalnikov ter razvoj interneta, 
in ko so znanstvenofantastična dela kot sta Vojna zvezd (1977) in 
Osmi potnik (1979) postala stalnica popularne kulture, je bilo veliko 
razprav o razliki med človekom in strojem ter o določujočih značil-
nostih človeške vrste. Z romanom Snow Crash, izdanem leta 1992, 
je beseda metaverzum prišla v popularno kulturo ravno takrat, ko 
je možnost virtualne resničnosti in potencialne virtualne družbe 
šele pridobivala na veljavi v tehnoloških krogih.

Koncept metaverzuma črpa tako iz okvira virtualne resničnosti 
kot iz naprednih računalniških zmogljivosti umetne inteligence. 
Čeprav so izvori konkretnega pojma metaverzuma stari šele prib-
ližno trideset let, bi predhodnike te ideje lahko našli že veliko prej 
– pa vendar smo šele začeli raziskovati idejo virtualne družbe in 
njene normativne perspektive.

Kot bom pojasnil v zadnjem delu knjige, ima takšna digitalna 
družba potencial, da globoko spremeni naš vsakdan, način, kako 
poskušamo (človeško) interakcijo, in kako oblikujemo pogoje so-
cializacije; da bi le-to prodorneje razumeli, pa je morda vredno 
razmisliti o ontološki in normativni strukturi spletnega uporabnika 



17

in obenem človeške družbenosti kot temelju kompleksne človeške 
interakcije v celostnem družbenem svetu.

Jezik namreč ni zgolj opisen – je tudi performativen; ima zelo 
konkretne učinke.

Po viharnem začetku drugega mandata Donalda Trumpa na 
mestu predsednika ZDA se je ameriška vladna politika v marsičem 
prelevila v nepredvidljivo igro po vzoru večigralskih videoiger, kjer 
sta memifikacija in banalizacija trpljenja, negotove usode in vred-
nosti človeških življenj redna pojava. Z normalizacijo političnega 
kaosa in vihro komaj verjetnih potez, ki so sledile Trumpovemu 
ponovnemu prevzemu oblasti, v veliki meri omogočene in gnane 
s pomočjo spletnih medijev in digitalnih rešitev, se zdi, da se vred-
nost človeškega življenja na napačni strani političnega spektra iz 
dneva v dan manjša, čeprav tisti, ki še ohranjajo pripoznanje te-
meljne človečnosti drugemu tvorijo protiutež razčlovečujoči politiki 
v času hipnih sprememb.

Družba je po letu 2000 – gotovo po usodnem 11. septembru 
2001, dogodku, ki je izrazno izpostavil globoka svetovna in 
zgodovinska trenja – vstopila v specifično razvojno fazo, ki jo 
zaznamujejo vse hitrejše spremembe, povečevanje napetosti v 
svetu in vse večja digitalizacija. Sprva še razmeroma počasi, a 
zanesljivo je internet in z njim povezani spletni diskurz prevze-
mal veliko, pozneje vodilno vlogo pri javnem prenosu informacij 
in v medijski panorami družbe. S tem je v slednjo vnesel tudi 
drugačne smernice razumevanja, kar se vse bolj izrazito izka-
zuje v vsakdanjem življenju.

V prvem desetletju 21. stoletja se je pod vplivom tehnoloških 
sprememb vidno spremenil način komunikacije, zlasti spričo 
razcveta kratkih sporočil, ki so narekovala jedrnat način izražanja 
in optimizacijo tehnike sporočanja. Znan je primer tvrdke Mobi-
tel, ki je v valu navdušenja nad kratkimi telefonskimi sporočili in 
njim prirejenih značilnih komunikacije izdala brošuro Slovar mini 
slovenščine, s katero je po vzoru nekaterih drugih držav vzpostavil t. 
i. »slovenski kratkopis« (Telegraf 2001). Med razlogi, ki so posebej 



18

vplivali na nastanek specifičnega jezikovnega koda, so raziskoval-
ci omenjali prodornost in vse večjo življenjskost spletnega okolja, 
angažiranost mladih s svojo specifično govorico pri spletnih de-
javnostih, pomen angleščine kot lingue france digitalnega sveta in 
strukturno omejitev pisanja na 160 znakov (Mihelizza 2008, 151). 
Pri tem je zanimivo, da so številni elementi, ki so vplivali na razvoj 
nove komunikacije, že poznani iz preteklih obdobij, kulminirali in 
začeli součinkovati pa so v času tehnološkega preboja.

Kasneje se je težnja po komunikacijski lakoničnosti in po-
enostavljajoči osredotočenosti na povedno bistvo še dodatno 
družbeno ustalila s prihodom popularnih spletnih omrežij kot 
je Twitter (kasnejši X) – čeprav z nekoliko višjo količino dovolje-
nih znakov,5 je imel spričo vloge pri dinamiki politične komuni-
kacije in informacijskega značaja še bolj instrumentalno mesto 
pri predrugačenju komunikacijskih poti in politične panorame. 
Kakor kažejo številne raziskave, so družbeni mediji vse bolj po-
memben del mozaika političnega uspeha, vendar le-to zahteva 
dodatno angažiranost in poznavanje pritiklin spletnega okolja 
(glej denimo Reveilhac in Morselli 2023).

Prav politični element je tisti, ki se bo izrazil kot posebej re-
levanten v zvezi s spremembami pri dojemanju in sprejemanju 
tako družbe kot znanosti in pravno-politične strukture institucij 
oziroma političnih entitet. V družbi, v kateri se vsakdanja govorica 
vse bolj politizira, ta pa ostaja semantično zaprta ter se veže na 
emocionalna in oportunistična sidrišča, je moč opazovati razvoj 
vezi med radikalizacijo političnih stališč in mankom zaupanja v 
temeljne institucije in strukture vednosti, o čemer bom spregovoril 
nekoliko kasneje. 

V času pospešenega razvoja na jedrnatosti in prodornosti novic 
temelječih množičnih družbenih omrežij, kakršen je Twitter (danes 

5	 Četudi je Twitter sprva po vzoru strogih omejitev SMS-ov kot največje število znakov 
zakoličil 140, je v trenutni osnovni verziji v X preimenovanega omrežja omejitev 
zrasla na 280 (X 2025). A vendar to spričo povednosti in informacijske uporab(l-
je)nosti tega družbenega omrežja še vedno predstavlja strogo zamejitev, ki zahteva 
specifične prilagoditve.



19

znan kot X), tako vrsta diskurza, ki je spodbujala učinkovitost in 
točnost v obliki lakonske kratkosti, ni postala le prevladujoča le na 
družbenih omrežjih, temveč se je razpasla tudi v administrativ-
no-birokratski komunikaciji, družbenem in političnem diskurzu, 
zlasti v načinih posredovanja informacij in karakteristik socialne 
dispozicije javnosti.

Okoli let 2011–2012, v obdobju nekako od (relativnega) konca 
finančne krize v zaključku prvega desetletja 21. stoletja naprej, so 
predstavitve razlogov za družbeno nelagodje, ki vzbujajo inten-
zivne skupne in skupnostno usmerjene čustvene odzive – denimo 
v zvezi s posledicami migracijske krize – pričele prevladovati v 
politični komunikaciji na relaciji med oblastjo in javnostjo.

Drugi dejavnik, ki je pripomogel k spremembi politične in 
družbene atmosfere, je upad zaupanja v znanstveno – niti ne 
pozitivistično ali nepreizprašano – znanstveno resnico. Res je, da 
so že avtorji raznolikih filozofskih usmeritev 20. stoletja kakršni 
so Adorno, Marcuse, Debord, Foucault in Lefort, storili precej 
za to, da se prepotentnost in občasna naivnost razsvetljenstva 
razgradita; toda tehnološki razvoj je javnosti razkril možnost 
manj utemeljene kritike spoznanja ter jo povezal s teorijami zarot 
in agresivno populistično politično retoriko in s tem še bistveno 
bolj razvodenel napore stroge znanosti, da ohrani funkcijo avto-
ritete. Krhanje avtoritete resnice se, kakor bomo videli kasneje, 
odraža tudi v ideologiji tehnološkega preporoda. V tem zanikanje 
resničnosti ni nujno kritika dediščine razsvetljenstva, temveč prej 
populistična zloraba le-te.

Nezaupanje v znanost in zlasti v ( javno izpostavljena) stro-
kovna mnenja znotraj tega, kar bi lahko sprevideli skozi prizmo 
postfaktična javna sfera, se zdi bolj posledica političnih odločitev, 
osredotočenih na intenzivna čustva, kakršna so strah, sram in tes-
noba, kot pa (resnične ali namerne) nevednosti družbenih akterjev. 
Čeprav legitimno priznanje neposredne povezave med razumom 
in normativno identiteto morda zahteva sprejetje določene oblike 
moralnega kognitivizma, se zdi vsaj verjetno, da obstaja povezava 
med zavestnim zanikanjem znanja, čustvenimi in moral(ističnimi) 



20

zaznavami in potrebami ter tehničnimi spremembami v javnem di-
skurzu, ki med drugim sprožajo vzpon bolj radikalne politike, ki se 
zdi, da zagovarja populistične in pogosto protiznanstvene agende.6 

V zvezi s postdejstvenostjo družbe je morda na tem mestu vredno 
predočiti danes malo prepoznan izraz logokracija, ki ga je leta 1954 
predlagala pogosto spregledana ali celo teoretsko zanikana politič-
na filozofinja Hannah Arendt. Za Arendt je logokracija specifična 
značilnost vladnega ravnanja v totalitarnih državah, kjer v načinih 
javnega diskurza prevladujejo logični procesi, v katerih oblika pove-
danega zasenči pomen oziroma vsebino idej (Arendt 1954, 34). Ta 
pojem je presenetljivo skladen s posledicami, ki sledijo Lefortove-
mu umevanju vloge ideologije kot glavnega proizvajalca družbene 
vednosti preko mehanizma domnevne primarnosti pri dostopu do 
narave, znanosti ter navsezadnje objektivnosti in resnice diskurza 
(glej npr. Lefort 1978, 327). V današnji družbi nenehnega pospe-
ška, problematičnih družbenih razmerij in okostenelosti politične 
komunikacije in kjer postdejstveno morebiti prehaja v postrazumno, je 
morda izrazje, ki sta ga raziskovala zgoraj omenjena avtorja v svojih 
obširnih razpravah o totalitarizmu, še posebej na mestu.

Obstaja določen način razmišljanja, ki bi lahko pojasnil nenadne 
premike v politiki, ki temeljijo na spremembah v vzorcih javnega di-
skurza. Ko se besede – izrazi, koncepti – kot abstrakcije zgodovinske 
angažiranosti družbe (na silo ali nevedno) neustrezno uporabljajo v 
konkretnih življenjskih okoliščinah, vedno obstaja nevarnost, da se 
razprava o vsebini povedanega – torej o teoretičnih in normativnih 
dimenzijah določenega koncepta – trivializira v semantično raz-
pravo o goli obliki izjave. Če uporabimo terminologijo J. L. Austina 
(Austin 1962), postane ključnega pomena predvsem perlokucijski 
učinek izjave (tj. dejanje, izvedeno kot posledica povedanega) in ne 
racionalna razprava o pomenu posameznih konceptov v življenjskem 
svetu, v katerem nastajajo govorna dejanja. 

6	 Še zlasti od srede drugega desetletja 21. stoletja so nastopi avtokratskih oblastnikov zdijo 
vse bolj agresivni in neposredni v svojem nastopanju na družbenih omrežjih, pri čemer 
so kršenje družbenih in govornih konvencij, memifikacija in celo igrifikacija diskurza postali 
paradigme sodobnega javnega komuniciranja. K tej temi se še vrnem kasneje v delu.



21

Družbeni jezik lahko predpostavimo s pomočjo mreže, v kateri 
je povezan z različnimi načini doseganja strateškega nadzora nad 
družbenimi akterji in družbo kot celoto. V tako kompromitirani 
družbi je lahko učinek izključitve iz sodelovanja pri oblikovanju 
vrednot in ocenjevanju resnice sorazmeren z (ne de iure, a vendar 
de facto) izključitvijo iz javne sfere, pretrganjem intersubjektivnih 
vezi in reifikacijo družbenih odnosov.

Kolikor trivializacija in problematična standardizacija ko-
munikacije, ki se dogaja tako na politični kot medijski ravni, 
obnavlja logiko postvarjenih odnosov v družbi, bi lahko rekli, 
da je oblika političnega prepletena z življenjem v skupnosti kot 
odtujitev, v kateri se lahko koncepti (družbene in politične) pra-
vičnosti, svobode ali priznanja reducirajo na svoje zgolj formal-
ne dvojnike v tem, kar bi lahko imenovali estetizirana zavest. 
Razvrednotenje odnosa med resničnim in neresničnim, resnico-
ljubnim, nevednim in zavajajočim, se razkriva v afirmativni drži 
posameznikov, ki odobravajo problematičen politični diskurz 
in delovanje, in kjer so mehanizmi družbene reprodukcije osre-
dotočeni na namišljene predmete ali ideje, ki posameznikom in 
skupnostim dajejo obliko identitete. 

Trenutne raziskave o spremembah v znanstvenem dojemanju 
namigujejo na opažanje, da je v vse bolj digitalizirani in virtualizi-
rani družbi večje nezaupanje v znanstveno veljavnost, zlasti kadar 
so znanstveni podatki pridobljeni ali predstavljeni z raziskavami 
s pomočjo umetne inteligence (Christen 2019, 207). Vendar pa po 
zgornji raziskavi obstaja tudi politična in do neke mere moralna 
razsežnost nezaupanja v trditve strokovnjakov o veljavnosti in splo-
šne spremembe v vzorcih javnega komuniciranja.

Senčna plat digitalnega preboja:  
kritičnost kritične teorije

Nemški filozof Theodor W. Adorno je kot eno bistvenih potez 
kritične teorije izpostavil celosten boj proti človeškemu trpljenju, ki 
ni le posledica totalitarnih in dehumanizirajočih politik – pogosto 
je stranski produkt brezbrižne popularne kulture in birokratizacije, 



22

ki navidezni neposrednosti spleta navkljub še posebej izrazita v 
sodobni tehnološki dobi.

Dasiravno, kot opozarjam na drugem mestu, se je razmerje 
med elementi v pluralnem sestavu v minulih treh desetletjih pod 
vplivom tehnološkega preboja spremenilo in diagnostika družbe-
nih neskladij zahteva prevetren model razumevanja, je vredno 
vnovič prisluhniti Horkheimerju in Adornu, ko opozarjata na to, 
da razpaslost blagovnega fetišizma in posledična reifikacija druž-
benih razmerij vzpostavljata oporečno klimo, ki na primarni ravni 
zaznave z inflacijo kulturne vrednosti, prvenstvom principa menja-
ve ter na kognitivni stopnji s pomočjo ideologije kulturne politike 
zakriva možnost pristnejšega odnosa do narave in kulturnih dobrin 
(Horkheimer in Adorno 2006, 133–179).

Kot svari manj znani teoretik prve generacije Frankfurtske šole, 
Franz L. Neumann, lahko kolektiven družbeni nemir pripomore 
k razvoju psihičnih motenj pri posameznikih, ki se po psihoana-
litičnem vzoru Freudovih individualnih motivov izražajo v obliki 
nevroz posameznikov in nezmožnosti učinkovitega prestopa med 
redi družbene dejavnosti (Neumann 2017). Na temeljni ravni pa 
neposreden dostop do normativnih vodil družbe in morebitnih 
kazalnikov vzrokov družbenih deformacij onemogoča vezivo druž-
benega obzorja v obliki simbolne mreže, ki posreduje med deja-
nji družbenih akterjev in njihovimi pomeni. Ideologije vendarle 
ni vredno razumeti zgolj v reduktivnem Marxovem pomenu kot 
zgolj dejavnik disimulacije, ki zakriva resnično naravno družbenih 
odnosov, pač pa kot produkt družbene imaginacije, ki obenem 
vzpostavlja temelje skupnemu zavedanju in poenotenju ter legiti-
mira politično oblast. Fenomen ni enostavno obvladljiv in, kakor 
je menil Karl Mannheim, onemogoča očiten dostop do nevtralne 
zunanje točke vidljivosti (nezmožnost interpretacije ideologije, ki ne 
bila sama odvisna od opazovalčevega stojišča, kolikor je le-ta vselej 
znotraj ideološko formiranih tradicij, je Clifford Geertz znamenito 
poimenoval Mannheimov paradoks v Geertz 1973, 193–233). 

Toda kako se prebiti do točke vidljivosti, s katere lahko podamo 
verodostojno kritiko ideologije in prepoznamo pritikline normativ-



23

ne strukture, ki zgiblje družbeno-zgodovinske procese in, v njenih 
patoloških deformacijah, poraja dejavnike, ki se lahko, kot sem na-
kazal zgoraj, izrazijo kot individualne psihične motnje? Mar nismo 
danes, v času tehnološko spodbujenega neoliberalizma visoke dobe 
globalizacije, soočeni z vedno večjim številom psihičnih obolenj, na 
nastanek katerih vplivajo zunanji dejavniki, zlasti ekonomski priti-
ski in manko pripoznanja v družbi? Čeprav moramo do ustreznih 
razvidov za trditve še priti, se že na izhodiščni točki ne moremo 
znebiti občutka, da je v svetu digitalnega preboja še vedno prisoten 
magnetizem ideološke podstati visokega (digitaliziranega) kapita-
lizma, ki razstvarja produkte v virtualnem okolju in preko posebne 
verzije blagovnega fetišizma na stopnji subjektivne zaznave zakriva 
izhodiščno strukturo produkcije in modificira družbeno dinamiko, 
ki v prepletu poustvarja normativno strukturo tako fizične družbe 
kot spletnega okolja.7

Ključno pri tem je, da teoretska kurativa po vzoru Hegla na način 
reform norm, ki že obstajajo kot presežek konkretnih oblik delovanja 
v družbi, morda ne zadošča – morebiti že filozofska razprava zahteva 
radikalnejšo prevetritev ekonomske strukture, vzorcev političnega 
delovanja, zlasti pa modelov normativnih pričakovanj, ki stimuli-
rajo družbeni boj in vzpostavljajo ogrodje javni razpravi o bodočih 
oblikah družbenega delovanja. Poizkus notranje reformacije v var-
nem sidrišču kapitalistične demokracije je navidezno preudarna in 
zrela poteza, ki ji pritrjujejo sodobne empirične in konceptualne 
raziskave v politiki in ekonomiji, ter morebiti spekter edinih kre-
dibilnih pričakovanj. Problem pa je, kadar tovrstno teoretiziranje 
spremlja duh resignacije, ki ne išče več oporišča za moralne ideale 
v družbi zunaj njenega udejanja v praksi, s čimer kritična teorija 
izgublja svojo prodornost in horizont pričakovanja emancipacije. 
Težava je tu že na ravni socialne interpretacije – kolikor izgubimo 
izpred oči konstitutivno vlogo (neoliberalne) ideologije, ki nezadržno, 

7	 V zvezi s tem glej Lukács 1971. Lukácseva radikalizacija Marxovega razumevanja 
postvarjenja kot sistemske odtujenosti najslikovitejše izriše možne razsežnosti fenom-
ena družbeno-zgodovinske oslepitve dialektičnih procesov zgodovine, kar ohranja 
izvorne ontološke korenine, kolikor se osnovno določila postvarjenja v kapitalistični 
družbi prve polovice 20. stoletja prenašajo v digitalizirani neoliberalizem 21. stoletja. 
O tem prenosu – zlasti v navezavi s pojmom ideologije – razglabljam kasneje v delu.



24

a pogosto prikrito posreduje pomenske predloge dejanj družbenih 
igralcev in procesov, težko zaznamo morebitno varljivost upraviče-
nosti političnih avtoritet in načinov delovanja družbene moči. Ne 
glede na končni uspeh njegovih neutrudnih prizadevanj, se danes zdi 
še posebej hvalevreden Habermasov večkrat prevetreni poskus, da 
bi interpretaciji normativnega ustroja družbe zagotovil objektivne 
temelje s stališča nevtralnega opazovalca.8 Je takšno prizadevanje 
vselej utopično? Kot bomo videli, gotovo – imaginarnemu značaju 
navkljub je utopija v vse bolj digitaliziranem svetu element temeljne 
normativne strukture, kar sploh velja v potencialnih svetovih meta-
verzuma; obenem pa je težnja k vsaj delni revoluciji v ponazarjanju 
normativnega pogona družbenih gibanj omogoča odkritje in potrdi-
tev ustreznost novih načinov delovanja družbe, političnih idealov in 
modelov komunikacije plemenita – morda še vedno potrebujemo nek 
regulativni ideal, četudi je ta izraz vendarle morda preveč obložen 
z zgodovinskimi konotacijami in predpostavlja težko uresničljivo 
panoramo. Da, morda utopično – pa vendar takšno, ki prikaže na 
manko v razumevanju in pomaga teoretiku, da kar najuspešneje 
tolmači praktična dejanja v družbi v okvir teorije, ki v digitalnem 
okolju nima dolge poti do prakse. 

K vprašanju ideologije in utopije se še vrnemo; prav tako k vpra-
šanju normativne strukture družbe. 

Pri tem pa je vendar treba že zdaj namigniti, da so vse bolj re-
formistična drža in zmernejši politični nastopi simptomi delovanja 
kritične teorije družbe – tako tiste, sledeče vzoru Frankfurtske šole 
kot tiste, ki jo ženejo teorije francoskih filozofov dvajsetega stoletja 
–9 ki se vedno bolj izogiba radikalni kritiki in poizkuša podati bolj 

8	 Genealoško prim. denimo razvijanja v Habermas 1990; Habermas 1996, 3–46. 
9	 V zvezi s Frankfurtsko šolo prim. denimo posamezne razprave Rainerja Forsta ali pozno 

filozofijo Axela Honnetha, podano v delu Freedom’s Right: The Social Foundations of Democrat-
ic Life (2014), in Schaubovo kritiko neohegeljanskega modela družbene svobode in njene-
ga inherentnega reformizma pri poznem Honnethu v Schaub 2015. Zelo simptomatičen 
za pričujočo razpravo je tudi njegov skoraj apolitičen poskus podajanja politične filozofije 
v Honneth 2016. Vsekakor to ne pomeni, da med vodilnimi predstavniki kritične teorije 
družbe ne zasledimo relevantnih – kritičnih – uvidov v družbeno ogrodje, a se vsekakor 
zdi, da težnja po natančnosti in teoretski poštenosti često prednjači pred ostrino oziroma 
prodornostjo izrazja in vpogledov, značilnih za prvo generacijo Frankfurtske šole. Kot 
bomo videli, ima tudi bolj celosten in sistemsko spravljiv pristop določene teoretske pred-
nosti pri kompleksni obravnavi sodobne digitalizirane družbe.



25

spraven in pragmatičen teoretski pogled, za katerega se zdi, da ima 
več možnosti za praktično uresničitev v svetu. Menim pa, da iro-
nično prav tovrstno sprijaznjenje z razmerami prikriva vrednostno 
podstat družbe in otežuje verodostojno razlago družbene prakse 
v teoretskem diskurzu. Saj ne gre za to, da bijemo boj z mlini na 
veter ter projicirano prazne zastavke nove ekonomske in politič-
ne paradigme – gre za to, da ostanemo pozorni na to, da tudi v 
svetu nebrzdane logike kapitala, asimetrične porazdelitve moči in 
destabilizirane politične komunikacije že na najosnovnejši ravni 
medsebojnega druženja odnose vzpostavljajo etične in moralne 
norme, ki jih je potrebno prepoznati, h katerim je vredno stremeti 
in nanje opozarjati.

Že tu je sicer vredno pripomniti, da igrata ideologija in utopija 
dvojno igro, ki se nemara izmakne reformizmu in ponuja druga-
čen pogled in možnosti razvitja stvarnosti in normativne strukture 
družbe – morda še posebej v virtualnem svetu kot je metaverzum.

Ne glede na specifike posameznih družbenih fenomenov, med 
katere sodi tudi spletno okolje ali virtualni svet, je vredno imeti pred 
očmi pomen holističnega vpogleda v osrčje družbe, kjer se različne 
komponente opirajo in nudijo oporo njenemu telesu. Kakor kultura 
s svojo na videz endemično produkcijo – »vsa kultura dolguje svoj 
obstoj le krivici, ki je že bila storjena v produkcijski sferi, pretežno 
tako kot trgovina« (Adorno 1981, 26) – tudi globalni prostor spleta 
in njegovi normativi ter kulturni vzorci niso neodvisni od celostne 
strukture družbe. Še več, ker je vsaka simulacijska konstrukcija 
družbe kot posledica zahteve po imaginarni konstrukciji vezana na 
interpretacijo pojavnih oblik obstoječe družbe, s tem v digitalno 
– virtualno ali oplemeniteno – stvarnost vnaša podtalne elemente 
izvirnika, kar vključuje ideološke in strukturno hierarhične prvine.10

Prav zaradi kompleksnosti strukture in prepletenosti več stopenj 
družbene konstrukcije ustrezna interpretacija družbenega stanja, 

10	 Terminološko sledeč Habermasovemu sicer do mere preveč premočrtno kategorizira-
jočemu razumevanju plasti družbenega vrednotenja v Habermas 1987 in na drugih 
mestih se to nahaja tako na pravno-moralni sistemski ravni kot znotraj etično-estetske-
ga vrednotenja življenjskega sveta.



26

ki jih lahko sledi vrednostno razumevanje njenih temeljev, ne sme 
biti slepa glede nerazločno zaznavnih in prikritih pritiklin družbe; 
zdi se, da za analizo sodobnega tehnološko pospešenega sveta to 
velja še toliko bolj. V tem pogledu so še vedno na mestu svarila 
o potrebi po kompleksnem, celostnem ustroju družbene teorije, 
zmožne kritično pretresti ideološko disimulacijo in manipulacijo 
z družbeno močjo, ki sta jih Adorno in Habermas v sklopu zna-
menitega spora Positivismusstreit v poznih šestdesetih in zgodnjih 
sedemdesetih namenila predstavnikoma kritičnega racionalizma 
Karlu Popperju in Karlu Albertu.

Kot se bo izkazalo, je hermenevtično poglobljeni vpogled v 
bistvo problema digitalizacije slej ko prej nujen, a vendar mora (p)
ostati tudi kritičen – sumničav do ideoloških elementov in struktur-
nih manipulacij. Kritična teorija družbe je obenem pojasnjevalna 
in vrednotenjska; samostojno razumeva strukturne in normativne 
pritikline družbe ter se obenem zaveda, da sta obe ravni ključno 
medsebojno prepleteni oziroma soodvisni. S tem pa morda trči 
tudi v samo jedro družbenosti in zavestno bitje kot krovno tkivo, 
gonilo in vendar tudi, vsaj v smislu subjektivacije, rezultat druž-
benega ustroja.



27

V družbi tehnologije – in tehnološkega spektakla – so še danes 
povedne Debordove raziskave Družbe spektakla (glej npr. Debord 
2014, 2–9), kjer se v Nancyjevi interpretaciji posamezničina odtu-
jitev dovrši z imaginarno prisvojitvijo resnične prisvojitve znotraj 
družbe (Nancy 2000, 49). In vendar, družbeno kritično določa 
človeško naravo tudi v času digitalnega preboja.

Vredno je še za trenutek ostati pri Adornu, ki je v Negativni di-
alektiki zapisal, da si je »nemogoče zamisliti transcendentalni su-
bjekt brez družbe, brez posameznikov, ki jih integrira v dobrem 
ali slabem« (Adorno 2004, 199–200). Človek iz družbe ne jemlje 
le norm in vrednot, temveč tudi pogoje spoznanja sebe, drugih in 
sveta, ki ga obkroža.

Tako se zdi, da družba in končno, človeška socialnost kot taka, 
svojim deležnikom ne podajata le normativnih zaslomb, temveč 
tudi ontološka tla, kar bom izrazil s pomočjo smiselnih navezav 
na raziskave v hermenevtični filozofiji, preden se vrnem v okrilje 
kritične filozofije družbe.

Že na tem mestu opozorimo na raziskave Michaela Tomasel-
la v razvojni psihologiji, ki nakazujejo na neprecenljivo vrednost 
socializacije in sodelovanja pri vzpostavitvi specifično človeških 
kognitivnih in normativnih lastnosti, kjer se otroci učijo človeško 
specifičnih sposobnosti, medtem ko se socializirajo in sodelujejo 
(Tomasello 2001) – k temu se še vrnem. Če gremo še dlje, je mogoče 
reči, da je vzajemnost (ali socialnost) nekaj, kar je pred človeš-
ko subjektivnostjo in je formativno za razvoj značilnih človeških 

Temeljna človeška  
družbenost in normativna 

 slika sodobne družbe



28

lastnosti ali ima temeljna medsebojna vez že posebne normativ-
ne kvalitete ali pa je normativnost sekundarna glede na prvotno 
stanje družbenosti, zaradi katere ljudje izkazujemo »nedružabno 
družabnost« (Kant 1991, 44). 

Po eksistencialno-hermenevtični filozofiji je posameznik, kolikor 
je vezan na dejanski svet, v katerega je vržen, in razvija svoj eksis-
tencialni potencial (avtentično eksistenco) na podlagi praktičnega, 
skrbnega sodelovanja v svetu, pogojen tudi s končnostjo eksistence, 
ki poudarja vlogo samorazumevanja in odgovornega odločanja – v 
primeru družbeno angažirane fundamentalne ontologije, kakršno 
ponuja francoski filozof Jean-Luc Nancy, pa tudi temeljne druž-
bene usojenosti in determiniranosti človeka, ki mu družba podaja 
pogoje možnosti samouresničenja – četudi mu pogosto prikriva 
resnično bistvo panorame, ki jo podaja.

Preden vstopimo v svet hermenevtične fenomenologije, je tu 
potreben krajši medklic v zvezi z značilnostmi tovrstne misli. Ko-
likor je namreč posamičnik vezan na dejanski, živeči svet, v ka-
terega je vržen, in razvija svoje bivanjske potenciale (samolastno 
eksistenco) na podlagi praktičnega, skrbnega udejstvovanja v svetu, 
je pogojen s končnostjo eksistence. Na tej osnovi se izriše pomen 
koncepta ponovitve, gotovosti trenutka odločitve, ki ga Heidegger 
bržčas prevzame od Kierkegaarda »pri svoji izpostavitvi ekstaz 
časa in vloge trenutka v času kot horizontu biti« (Kierkegaard 1987, 
244–245). Pa vendar, ali ni vsaka ponovitev odločno vračanje is-
tega v drugačni preobleki, kot vselej nekaj novega, kot praznik, ki 
prenavlja tradicijo in jo osveži ter prepusti vselejšnji interpretaciji? 
Ali ni ponovitev prepoznana v odzvanjanju praznika, ki vselej kliče 
k veselemu praznovanju, ki pa nikdar ni le mehanična ponovitev 
idejnih struktur, pač pa se v aplikaciji dogaja njihovo vselej novo 
obnavljanje in preoblikovanje ob ohranitvi izvornega pomena?11

Kolikor je človek vselej družbeno bitje in je v tem primeru upra-
vičeno prevzeti kot vodilni modus biti v svetu Heideggerjevo kon-

11	 Prim. Gadamer 2001, 109–111. Za nadaljnjo razpravo o Gadamerjevem razumevanju 
festivala in praznika glej Grondin 2000.



29

cepcijo biti-z [Mitsein], kar, kot bomo videli v nadaljevanju, denimo 
razvije Jean-Luc Nancy, se takšna avtentična eksistenca, kolikor si 
ta izraz še drznemo uporabiti, vzpostavlja v vzajemnem odnosu z 
razprostrtjem družbenih danosti. Je pa vsako samoiskanje v družbi 
pogojeno z zmožnostjo posameznika, da sprevidi resnično naravo 
procesov, ki ga obkrožajo, kar bom kasneje povezal s pojmom po-
novitve, ki ga bom razumeval tako v kontekstu Nietzschejeve in 
Deleuzejeve filozofije kot hermenevtične ontologije. 

Toda za zdaj se vrnimo k družbenosti kot ključnemu določilu 
človeške eksistence.

Že dolgo v zajetnem delu filozofije vlada prepričanje, da je 
človeško bitje bistveno zaznamovano s pluralno določitvijo (so)
življenja oziroma družbenostjo svoje narave. Razumevanje, da je 
posameznik samozadostna, formativno notranje sklenjena mona-
da, ki se kognitivno in vedenjsko razvija v večji meri neodvisno od 
družbene vezi, dolguje sodobno razsvetljen(sk)o filozofsko uteme-
ljitev filozofiji Immanuela Kanta in ji danes sledi le še manjši del 
kantovsko inspiriranih oziroma analitičnih teorij zavesti, identitete 
ali političnih filozofij – te morda niti ne vključujejo pozne Kantove 
filozofije v določeni interpretaciji, vezani zlasti na branje tretje 
Kritike in politično-zgodovinskih spisov (Honneth 2009, 1–18), 
zagotovo pa že ne več filozofije Hegla in njegovih miselnih nasle-
dnikov ali kritičnih posredovalcev.

Predvsem v kontinentalni filozofski misli pogosto vlada prepri-
čanje, da družbena realnost pogojuje nastanek in značilnosti posa-
meznikove družbeno-politične identitete, ga spoznavano usmerja 
in koordinira prepoznanja normativnih standardov.12 Čeprav je 
zlasti v kritično nastrojeni družbeno-filozofski misli samoidentifi-
kacija v družbi vsaj na primarni, predspoznavni ravni pogosto sko-
po vezana na negativno izkušnjo prikritja bistvene narave človeških 
odnosov v zahodni kapitalistični družbi, postvarjenja in dominacije 

12	 Tu se je vredno sklicevati vsaj na naslednja dela: Louis Althusser, »Ideologija in ideološki 
aparati družbe« (v Izbranih spisih), Jürgen Habermas, The Theory of Communicative Action, 
Guy Debord, Society of the Spectaclr, Max Horkheimer in Theodor W. Adorno – Dialektika 
razsvetljenstva, György Lukács, History and Class Consciousness: Studies in Marxist Dialectics. 



30

oblastniških razmerij (glej denimo Horkeimer in Adorno, 2006, 
133–179 idr.; Lukács 1971), specifični vidiki del avtorjev kot so 
Clifford Geertz, George Herbert Mead in Jean-Paul Nancy med 
drugim razkrivajo formativno konstruktivnost družbene vezi v ne-
izbežnem razmerju z osebno kapaciteto za dimenzijo imaginarnega 
kot pomembnega dejavnika v (družbenem) spoznanju.

Jeanu-Lucu Nancyju družbena vez predstavlja temeljno pri-
tiklino (sobivajoče) eksistence. Nancy gradi na Heideggerjevem 
razumevanju eksistence kot tu-biti, ki je vselej že vržena v svet, 
a spremeni poudarek z izvornosti samolastnosti tu-biti (Dasein) k 
določitvi eksistence, ki je izhodiščno bit-z (Mitsein). Povedano dru-
gače, tu-bit ni prvenstveno utemeljena s skrbjo za svojo eksistenco 
ter šele naknadno kot bit-z-drugimi, temveč je bistveno določena 
z obstojem izvorne družbene vezi (Nancy 2012, 50–72).

Posebna zasluga Nancyjeve refiguracije Heideggerjeve temeljne 
ontologije v družbeni in politični razsežnosti je v ontološki prioriteti 
načina biti-z, ki s poudarjanjem vezi -z kot izvorne poteze skupnega 
prostora in časa omogoča razumevanje človeka kot bitja, ki je temelj-
no določeno s prvotno soodvisnostjo od drugih oziroma, konkretne-
je, z ontološko naravnanostjo kot bivanjsko danostjo, ki ne temelji na 
razumski konstrukciji ali telosu solidarne politične skupnosti.

Vendar pa se zdi, da mora v današnji kaotični, digitalizirani in 
vsevidni družbi – morda bolj kot v večini zgodovinskih obdobij – 
pojasnjevalna rekonstrukcija le-te razjasniti nevarnosti normativne 
slepote. Težko in morda nespametno je popolnoma odpraviti idejo 
o določenem – četudi le delnem – telosu individualnega postajanja 
in družbenih gibanj. Kot so pokazali nesrečni politični odtisi, ki 
preganjajo Heideggerjevo filozofsko zapuščino, formalno nakazilo 
avtentične odločitve samo po sebi ni dovolj in jo morajo spremlja-
ti moralni premisleki, ki predvidevajo in s tem omejujejo obseg 
možnih odzivov na zunanje izzive, osebne impulze in atribucije.

Vredno je poudariti, da Nancyja ni mogoče upravičeno ob-
tožiti, da je zanemaril etično dimenzijo bivanja in razumevanja 
– navsezadnje je bil eden glavnih gonil njegovega filozofskega 



31

pristopa družbenotvorna revizija Heideggerjeve hermenevtike 
bivanja in avtentične eksistence ter odprava domnevnih pomanj-
kljivosti v Levinasovi predstavitvi sebstva in Drugega. Po drugi 
strani pa bi lahko nezadostno zavedanje celotnega obsega politič-
nih in etičnih dimenzij interpretacije pripisali filozofiji drugega 
velikega predstavnike hermenevtike, na katerega je vplival Hei-
degger, in k čigar misli se bom vrnil tudi kasneje: Gadamerjevi 
ontološki hermenevtiki, ki se med drugim v tonu nezaupanja 
v razsvetljenski koncept resnice odpoveduje absolutni vednosti 
ter rehabilitira koncepte avtoritete, tradicije in predsodka kot 
konstitutivnih elementov razumevajoče sodbe. Le-to je botrovalo 
(vsaj delno preveč premočrtnemu) razumevanju hermenevtike kot 
razmeroma konservativne in vrednostno problematične filozofije 
(med precejšnjo količino literature o tej temi glej npr. Warnke 
1987, 82–91, 156–166; Ingram 1983).

To ne pomeni, da je bil Gadamer ravnodušen do etičnih vpra-
šanj ali vprašanj ideološkega izkrivljanja in politične prevlade ter 
njihovih učinkov na človeško izkušnjo; na nek način je celoten 
njegov projekt obremenjen s temo etične izvedbe hermenevtične 
drže, prikazane kot pogoj (samo)razumevanja, vzetega tako kot 
interpretacija pomena kot temeljni način bivanja. Takšna skrb se 
med drugim kaže v njegovih razpravah o okusu in sensus communis, 
z uporabo temeljnih vlog etosa in humanistične vzgoje za človeš-
ko interakcijo z drugimi in zgodovinsko tradicijo, v poudarjanju 
funkcij igre, phronesis in pogovora v razumevanju ter predvsem v 
njegovem pozivu k uresničevanju hermenevtične drže kot prak-
tične dejavnosti v življenju (Gadamer 2004). Poleg tega je res, da 
se je po prvotni objavi Resnice in metode vse bolj osredotočal na 
normativna vprašanja v interpretaciji, poleg poudarka na vlogi 
humanistike in kulture v sodobni družbi. Kljub pomembnim pri-
spevkom hermenevtične fenomenologije, zlasti k povečanju zave-
danja o zgodovinskosti znanja in človeške končnosti ter njihovem 
etičnem pomenu, pa praktični politiki, ki jo zagovarja, manjkajo 
bolj razviti obrambni mehanizmi pred subtilnejšimi ali prikritimi 
oblikami prevlade in napačnega priznavanja avtoritete: prav stava 



32

na notranje vire praktične modrosti in skupnostnega etosa, ki sama 
po sebi nista dovolj izolirana pred učinki ideologije, je razkrila, 
da Gadamerjeva hermenevtika ni sposobna v celoti kljubovati so-
dobnim normativnim izzivom, ki so jih nakazana izkrivljanja ko-
munikacijskih praks v medijih in politiki postavila v ospredje brez 
močnejšega modela diagnostike družbenih motenj in upoštevanja 
optimalnih pogojev za neizkrivljeno samouresničenje v družbi; tudi 
če, kot v avtorjevem primeru, cilj posamezne filozofske razprave 
ostaja pod okriljem humanistične raziskave z omejenim .

Zdi se, da smo v letih po koncu pandemije COVID-19 priča 
vse bolj subtilnim načinom družbenega nadzora nad kulturno in 
ekonomsko dejavnostjo družbenih akterjev prek naprednih oblik 
digitalnega trženja, virtualne monetizacije v digitalnih svetovih, 
vključno z metaverzumom, in splošnega upravljanja kulturnih 
dobrin v družbi sledili splošni poti progresivno upravljane družbe 
in hiperkomercializacije večine plati družbenega življenja, ki so 
jo v 20. stoletju poudarjali že številni zgodnejši kritični teoretiki, 
italijanski politični teoretiki in francoski socialni in politični filo-
zofi, večinoma pod močnim vplivom Marxove kritike kapitalizma, 
ideologije in blagovnega fetišizma. Če začasno pustimo ob stra-
ni izrazite razlike v diagnostičnih orodjih, tonu in končni oceni, 
lahko rečemo, da so raziskave družbenega vedenja in delovanja, 
ki so jih podali avtorji iz različnih obdobij in okolij, med njimi 
Adorno, Marcuse, Debord, Foucault in Lefort, uspele nakazati in 
včasih pojasniti obstoj skupnega semantičnega polja, na katerega 
se pretežno nanašajo pomeni družbenih odnosov, dejanj in vzorcev 
kulturnega delovanja, in ki je neizogibno in lahko statično ali celo 
družbeno produktivno, vendar nanj skoraj vedno vplivajo delova-
nje dominantne ideologije in učinki dinamike moči v družbi. Kot 
taka bi morala biti naloga filozofije družbene eksistence morda 
tako pojasnjevalna kot vrednotenjska – a pot do čvrste kritične 
teorije družbe, ki je ustrezno prilagojena za ustrezno razumevanje 
fenomenov digitalne družbe, ni enostavna.

Vsekakor je na dlani, da hermenevtično-fenomenološka in 
postmodernistična relativizacija resnice in razrahljanje vere v 



33

objektivnost diskurza o normativnosti predstavlja problematično 
paralelo sodobnemu nezaupanju v znanost in splošno objektiv-
nost spoznanja kot posledice več let agresivne politične kampanje z 
učinkom postdejstvenosti ter preobremenitve spletne izkušnje z niz-
kokvalitetnimi ter spoznavno in normativno nekredibilnimi izdelki 
umetne inteligence (Caddy 2025). Slednje se poraja kot stranski 
učinek zavajajočih oziroma celoo namensko skrajnih političnih 
ideologij in ekonomskih praks, tudi zaradi česar se zdi, da kritika 
potrošniške in pospešene družbe, ki prevladuje v kritično-teoretski 
misli prve generacije Frankfurtske šole, pro tanto vsaj v določenih 
aspektih obvelja še danes. Vendarle pa je, kot se bo izkazalo tekom 
pričujoče razprave, še vedno prilagoditi metodologijo kritične raz-
iskave družbe in jo dopolniti s kompleksnim uvidi, ki jih ponuja 
hermenevtični pristop k filozofiji.

Ne nazadnje že zato, ker razkriva pomembno funkcijo ima-
ginacije v družbenih odnosih in človeškem življenju na splošno 
– v vsakdanji družbi in digitalnih skupnostih. Kot bomo namreč 
eksplicitneje spoznali v nadaljevanju, je (družbena) imaginacija 
pomembno orodje ob razumevanje družbe; vsaj kolikor jo mora 
spremljati zavedanje naše eksistencialne umeščenosti in prepoz-
nanja etične panorame družbe, ki se nahaja tudi v odgovornosti 
v interpretaciji zunanjosti. Prav zmožnost kreativnega izstopa iz 
okvirjev tradicionalne spoznavne metodologije, ki lahko v času 
pospešenega delovanja umetne inteligence in pritiskov agresivne 
politične manipulacije postane žrtev zavajajočih praks in ideolo-
ške utvare; v tem primeru odgovorna dejanja imaginacije omo-
gočajo odprto srečanje s tujostjo, poglobljen vpogled v nejasno 
in nerazberljivo ter zmožnost tkanja integralnih družbenih vezi. 
Prav imaginacija je namreč element, ki omogoči razvoj simbolne 
mreže družbene interakcije (posledično, seveda, tudi imaginacije) 
in kolikor poraja možnost vpogled v konceptualno določenost in 
intencionalnost drugega, istočasno prepoznavanje temeljev (sku-
pnega) delovanja deležnikov v družbi.

George Herbert Mead je denimo tako že v prvi polovici 20. 
stoletja v svoji socialno-psihološki teoriji razvoja identitete v 



34

družbi izpostavljal intersubjektivno oblikovanje sebstva v okviru 
družbenega zavzemanja vlog in interakcije »jaza« in »mene«, kjer 
je medsebojno pripoznanje družbenih vlog in vrednosti podano 
na osnov imaginarnega prepoznavanja posebne medsebojne vezi 
(Mead 1997, 103–170).

V sodobni komunitaristični, v določeni meri pa tudi enakti-
vistični misli pripadnost specifični skupnosti tvori elementarni 
vidik človekovega normativnega ozadja in vzpostavlja strukturo 
družbeno posredovanega kognitivnega razvoja individuumov. Mi-
chael Walzer je tako že leta 1983 opozoril na obstoj več različnih 
krogov pravičnosti, ki ustrezajo družbenim oziroma skupnostnim 
razdelitvam znotraj navidezno enotne normativne enote (Walzer 
1984). Tovrstne skupnosti organsko razvijajo vrednostno pano-
ramo, temelječo na skupnostnem občutju kategorij pripoznanja, 
zaslomb folklornih elementov in ( javno posredovanega) okusa, ter 
primarnega razumevanja estetskih in moralno-etičnih norm ozi-
roma vrednot. V tem okolju je izvorno vzpostavljen in orientiran 
posameznikov spoznavni aparat, ki ga ključno orientira medse-
bojna interakcija na primarni, predspoznavni ravni na podlagi 
skupnih občutij in doživljanj, določitev in prepoznav ter končno, 
razumevanj (Gallagher in Hutto 2008, 20–33).

Težave pri prenosljivosti vrednostnih sporočil premošča sim-
bolni sistem, ki na mesto neposrednega stika znotraj kulture ali 
spoznavne enote postavlja posredniške medije, univerzalni moralni 
kod pravno-političnega sistema.13 Takšen simbolni svet v večji meri 
obvladuje diskurz ideologije, ki se v medijski pokrajini, ki je z glo-
balno omniprezenco interneta dovršila specifično težnjo globaliza-
cije po virtualni vseprisotnosti informacij, širi s pospešeno hitrostjo. 
Ideološko prešitje družbene komunikacije je ob tem vezano na 
specifično izraznost imaginarnega, ki zaseda v virtualnem okolju 
še produktivnejšo vlogo, a je bolj izpostavljeno vplivom družbene 
moči in prikritem obvladovanju družbenega sestava.

13	 Prim. razumevanje razmerja med estetsko-vrednostno gnano skupnostjo in javno sfero, 
ki jo obvladujejo mediji in moralno-pravne norme v Habermas 1987.



35

Čeprav pogosto težje razberljiv in izmuzljiv, je imaginarni svet 
tvoren, celo bistven pri razvoju digitalne družbe – kot igra, katere 
pravila je potrebno sprejeti pred začetkom dejavnosti same. K 
temu se še vrnem v nadaljevanju razprave.

Sodobna kritična teorija:  
pripoznanje in družba komunikacije

Da bi se približali temelju, ki razkriva pomen družbenosti tudi 
za človeka digitalne dobe, lahko morda namesto fundamentalni 
ontologiji sledimo drugačnemu pogledu na vprašanje temeljnosti 
človeške vezi. S podarjanjem psihološke in normativne razsežno-
sti se z izpostavljanjem pomena socialne vezi med posamezniki 
ukvarjajo tudi teoretiki pripoznanja – filozofije, ki gradi na Fi-
chtejevih in Heglovih uvidih o vlogi medsebojnega pripoznanja 
[Annerkennung] za oblikovanje avtonomnega sebstva in razvoj 
osebne identitete. Tu je posebej vreden izpostavitve ambiciozni 
projekt vodilnega teoretika tretje generacije Frankfurtske šole, Axla 
Honnetha, ki je je v svojim delom v začetku devetdesetih, najteme-
ljiteje izkristaliziranem v The Struggle for Recognition (1995) [Kampf um 
Anerkennung (1992)], tlakoval pot k razvitju celostne moralne in soci-
alne teorije, osnovane na teoretski podlagi koncepta pripoznanja.

Honnethov zgodnji program teorije pripoznanja temelji na pre-
mestitvi Heglove intersubjektivne zasnove etičnega oblikovanja 
človeka skozi proces boja za pripoznanje v »post-metafizični svet«, 
ga empirično učvrstiti in modernizirati. Pri tem v prvi vrsti uporabi 
Meadovo socialno-psihološko teorijo intersubjektivnega obliko-
vanja sebstva v okviru družbenega zavzemanja vlog in interakcije 
»jaza« in »mene«, ki omogoča prehod k sodobnejšemu razumeva-
nju sheme pripoznanja v družbeni sferi, ter dognanja predstavnika 
objektnorelacijske šole v psihoanalizi, Donalda Winnicotta, ki po-
trjujejo povezavo med razvojem samozavesti v zgodnjem otroštvu 
ter intersubjektivno vezano skrbjo in ljubeznijo (Honneth 1996, 
71–91, 98–107; glej tudi Mead 1997, 103–170). Honneth tako za-
črta »formalno koncepcijo etičnega življenja«, ki tvori normativno 
kolesje ob težnjah po pripoznanju v sferah primarnih, afektivnih 



36

odnosov starševske skrbi, ljubezenskih razmerij in prijateljstva 
(matrica ljubezni), pravnega priznanja enakih pravic in temeljnega 
dostojanstva (matrica pravic), ter pripoznanja specifičnega dosež-
ka in partikularnosti posameznika v družbi (matrica solidarnosti) 
(Honneth 1996, 92–130). 

Takšna koncepcija vzpostavlja normativna pričakovanja pripoz-
nanja, ki posameznikom pogojujejo možnost optimalnega razvoja 
osebne identitete in samo-realizacije. Nespoštovanje in nepripoz-
nanje individuuma – naj si bo njegovih potreb in čustev s fizično 
zlorabo ali posilstvom na področju primarnih razmerij, izključe-
vanjem in zanikanjem splošnih pravic na polju pravnih relacij ali 
žalitvijo oziroma zavračanjem specifičnega načina življenja v skup-
nosti, ki jo povezujejo zgodovinsko določene vrednote (Honneth 
1996, 129) – onemogoča tako nemoten razvoj posameznikove oseb-
ne identitete in individuacije kot njegovo socialno vključenost, s tem 
pa pogojuje orientacijo zgodovinskega boja za pravičnejšo družbo 
in izpostavlja kazalnike stopnje družbenega razvoja, pri čemer se 
izvida nivojev individuacije in socialne vključenosti izrazita kot merili 
razvite družbe (Honneth 2004, 360). Honneth sicer kasneje ob 
raziskovanju pomena družbene svobode razširi in v dobršni meri pri-
lagodi svoje pojmovanje pravičnosti družbenega napredka.

S tem Honnethova teorija pripoznanja poseže tudi v sfero poli-
tične filozofije. Tri enakovredna obeležja pripoznanja tvorijo osno-
vo »formalne koncepcije etičnega življenja«, na kateri superveni-
ra pluralna struktura pripoznavno-teoretske pravičnosti; Honneth 
verjame, da je tovrstna postulacija minimalnih pogojev za zdrav 
razvoj posameznika in odnosov v družbi obenem dovolj ohlapna 
in univerzalna, da se izogne komunitaristični substancializaciji 
»težkih« etičnih vrednot, ki se porajajo v skupnosti, in vendarle 
normativno konkretnejša in družbeno-zgodovinsko ustreznejša 
od deontološkega razumevanja pravičnosti na osnovi individualne 
moralne avtonomije (Fraser in Honneth 2003, 160–197, 237–268). 
Ne glede na prednosti tovrstne zasnove, temelječe na negativnih 
izkušnjah trpljenja nepripoznanih posameznikov v družbi, pa ni 
moč spregledati ugovora teleološkosti tovrstne dispozicije in očitka, 



37

da Honneth s svojim monističnim razumevanjem normativnih 
temeljev družbe psihologizira koncepcijo nepravičnosti in boja za 
emancipacijo (najtemeljiteje v Fraser in Honneth 2003, 26–47, 
198–236). 

Vsekakor pa je na tem mestu moč zatrditi, da se pojem pripoz-
nanja pri Honnethu izkaže kot nadvse plastičen in obče upora-
ben koncert, ki s postopno razširitvijo osnovnih predpostavk sega 
na polje socialne teorije in teorije razvoja osebnosti, diagnostike 
družbenih patologij in kršenja osebne integritete posameznika ter 
teorije pravičnosti, demokracije in kritične teorije družbe – zavoljo 
tega se bom tudi naslonil nanj v določenih segmentih nadaljevanja 
razprave. A vendar se obenem zdi, da Honnethu nikoli ni uspelo 
razviti dovolj čvrste antropološke utemeljitve teorije pripoznanja 
in s tem razmerja med sebstvom in osebno identiteto, strukturo 
biti-z ter etično in politično motivacijo, njegova filozofija pa je pos-
tala preobremenjena z iskanjem upravičenja v dobi, ki teoretsko 
koncepcijo prehiteva z dinamiko sprememb.14 Morda je tudi zato 
vredno narediti korak nazaj in si ogledati pojem upoštevanja, kakor 
ga izpostavlja Stanley Cavell in ki ga v svojem (razmeroma neuspe-
šnem) poslednjem poizkusu antropološko-ontološkega upravičenja 
teorije pripoznanja navaja tudi Honneth.

Tako se je za razumevanje razmerja med priznanjem in splošno 
sposobnostjo razumevanja čustvenega stanja drugega ter ustre-
znega odziva na drugega moč poslužiti zapisov Stanleyja Cavella, 
ko izpostavlja pomen koncepta upoštevanja15 [acknowledgment] 
(Honneth 2008, 47–52). Ob zavrnitvi skeptične zahteve po gotovos-
ti Cavell poudarja potrebo po pri(po)znanju, ki »presega znanje« 
(Cavell 1976, 257): upoštevanje drugega je kot primarni apel k 

14	 Prav spremembe, ki jih prinaša digitalizacija in ki posredno vplivajo na politično pan-
oramo, način družbenega delovanja in ne nazadnje percepcije človeške zavesti naka-
zujejo razpoke v Honnethovi zasnovi, kar ob samostojno priznanih težavah s celostnim 
filozofskim upravičenjem, zaradi česar je sam po letu 2008 k razumevanju etične in 
družbene panorame pristopil na drugačen način, njegovi filozofiji pripoznanja zman-
jšuje normativno in spoznavno vrednost.

15	 Zaradi pomembnih razlik pri sorodnih izrazih kot prevod Cavellovega pojma acknowl-
edgment uporabljam termin upoštevanje, s čimer poskušamo vzpostaviti vez, a tudi jasno 
ločnico s Honnethovim konceptom pripoznanja.



38

razumevanju drugega temeljni kamen (medsebojne) človeške inte-
rakcije. Tu ne gre za epistemičen odnos: upoštevajoče pripozna-
nje izraža vedenjsko držo, ki poudarja odgovornost in sposobnost 
posameznika, da se čustveno poveže z drugim. Takšno razmerje 
se navezuje tako na samorazumevanje kot na prepoznavanje speci-
fične življenjske situacije; pri tem je relevantna zmožnost umišljanja 
reakcije, ki ustreza zmožnosti imaginacije. 

Za razliko od Honnethovega kompleksnejšega razumevanja 
elementarnega prepoznavanja, kakor ga, roko na srce, precej ne-
uspešno zastavlja v predavanju Postvarjenje: nov pogled na staro idejo kot 
njegovem končnem poskusu postavitve ontoloških temeljev njegovi 
teoriji pripoznanja, je Cavellov pojem priznanja bolj neposredno 
stališče, manj obremenjeno s trditvami o ontološki prioriteti ra-
zumevajočega prepoznanja in zahtevami po ustreznem sočutnem 
odzivu (glej Honneth 2008, 10–11, 109). Po drugi strani je resda 
moč temeljno pripoznanje razumeti skozi prizmo zmožnosti em-
patije – toda to samo po sebi še ne pomeni, da denimo neustrezni 
ali zgolj brezbrižni odzivi na dejanja s čustveno potenco ne tvorijo 
specifičnega reda pripoznanja, ki ni nujno povezan s polnomoč-
nimi elementi normativnega sestava družbe, kakršne porajajo 
premise družbenega pripoznanja. V tem pogledu upoštevanje po-
daja svojstveno možnost začrtanja splošnejše in manj čvrste, a bolj 
plastične individualne etike na temelju odgovornosti in situacijske-
ga zavedanja družbenih deležnikov. Takšna drža, kakor bomo iz 
druge perspektive potrdili v nadaljevanju, prikliče v spomin pojem 
hermenevtične zavesti, kakršno zagovarja Gadamer v svoji izpo-
stavitvi pritiklin hermenevtične filozofije in za katero so značilni 
odprtost za nagovora drugega, zmožnost zaupanja sogovorcu in 
izrečenemu ter prednost vprašanj pred odgovori (Gadamer 2004, 
341–371). Pa vendar upoštevanje kot kritika skepticizma oz. skeptič-
nega pristopa, ki odzvanja v epistemoloških doktrinah teoretikov 
znanosti v gonji po tradicionalni predstavi vednosti, ne vzpostavlja 
pretenzij po oblikovanju kompleksnejšega vrednostnega okvir, ki bi 
bil resneje (problematično) dovzeten za prej obravnavana norma-
tivna vprašanja. Namesto tega je v potezi situacijskega odzivanja 



39

ob upoštevanju razvidna prednostna vlogo, ki jo ima lahko odzivna 
gesta za kakršno koli (pred)kognitivno oceno drugega bitja.

Medtem ko tako plastično razumevanje odzivnega upoštevanja 
(situacije), kakršno v temelju narekuje Cavellova misel, utegne po-
dajati možnost razmišljanja o določenem primatu pripoznavajoče 
odzivnosti pred vedenjem, si je v namen razumevanja normativnih 
zaslomb samopostajanja v (pred-)virtualni družbi vredno ogledati 
izsledke še ene, manj spekulativne raziskave. 

V poskusu, da svojo teorijo predhodnega pripoznanja čvrsteje 
utemelji v razvojni psihologiji, Honneth povezuje filozofsko sta-
vo elementarnega pripoznanja (in negativnih posledic njegovega 
zanikanja) z delom Tomasella in Hobsona, ki podaja empirični 
zagovor trditve o nujnosti uspešne (čustvene) navezanosti otrok 
na svoje skrbnike, pri čemer priznavanje razvojnih vlog omogoča 
vznik simbolnega razumevanja in razvoj kognitivnih sposobnosti 
(Honneth 2008, 43–44). Predvsem je tu relevantna povezava s 
pojmom intencionalnosti, ki bo igral pomembno vlogo v nadalje-
vanju razprave.

Psiholog in lingvist Michael Tomasello se je v delu The Cultural 
Origins of Human Cognition (1999) lotil vprašanja o človeški poseb-
nosti in identifikacije specifičnih človeških lastnosti, za katere se 
zdi, da omogočajo pojav posebnih prednosti oziroma razločeval-
nih elementov človeka v razmerju do drugih živali. Raziskava je 
razkrila, da se izrazito človeške sposobnosti razvijejo v zgodnjem 
otroštvu in vključujejo deljenje pozornosti z drugimi, prepozna-
vanje intencionalnosti drugih in njihove čustvene odzivnosti ter 
zmožnost kompleksnega posnemanja dejanj in namenov drugih. 
V raziskavi, ki je še posebej zanimiva tako za Honnethov opis 
elementarnega pripoznanja kot za pričujočo razpravo, Tomasel-
lo pri otrocih z avtizmom zaznava nezmožnost zavzetja oziroma 
prepoznanja perspektive drugih, kar onemogoča razvoj temeljne 
navezanosti in kooperativnega sorazvoja (Tomasello 2001). Čeprav 
lahko otroci z motnjami na avtističnem spektru do neke mere razu-
mejo konceptualni zaris intencionalnosti, se ne udeležujejo dejav-
nosti, ki so pogojene na sodelovanju s skupnim ciljem, ob manku 



40

sledenja namernega delovanja pa jim manjkajo spretnosti, ki bi 
izboljšale specifično človeško kulturno učenje (Tomasello, Carpen-
ter, Call, Behne in Moll 2005). Iz tega sledi, da je zelo verjetno, 
da kognitivna stanja supervenirajo na predkognitivnih vsebinah, 
vključno z uspešnim dejanjem (med)osebnega navezanja z bližnjim 
in zmožnostjo prepoznavanja duševnih stanj drugega. 

Vsekakor je tu moč razbrati zanimivo vzporednico med razvo-
jem ob manku intencionalnega nanašanja in poljem upomenjanja 
umetne inteligence, kolikor le-to ni vezano na strukturo semantič-
nega mišljenja, kar bomo spoznali kasneje. Vendar se tu ne prenag-
limo: medtem ko obstaja rahla konceptualna paralela z (možnim) 
stanjem digitalnih agentov in umetne inteligence v metaverzumu, 
na kar še opozarjam v naslednjih poglavjih, predstavljajo otroci s 
hudo motnjo avtističnega spektra, ki so bili v središču Tomasello-
ve raziskave, precej drastičen in v večji meri neprimerljiv primer 
čustvene prekinitve povezave s figurami navezanosti. 

Vseeno je vredno izpostaviti pojem intencionalnosti kot zasnovo 
organskega postajanja družbe oziroma bistveno dobrino sistema 
družbenih okolij. Sledeč razvijanju Tomasella in drugih razvojnih 
psihologov ter filozofov intencionalnosti se zdi, da prav intencio-
nalni princip sodelovanja in učenja predstavlja differentio specifico 
človeške vrste v razmerju do drugih oblik generativne inteligence 
oziroma učečih se bitij.16

Morda je na tem mestu vredno seči še malo neposredneje v 
filozofijo jezika v razmerju do človeške intencionalnosti, pri čemer 
je smiselno izpostaviti razvoj filozofije običajnega jezika oziroma 
lingvistične pragmatike znotraj oxfordske šole. Že prej sem nakazal 
pomen pragmatike performativov J. L. Austina, ki z ilokucijsko 
silo – ponazarjajočo dejanje, ki ga ob upomenjenju storimo z be-
sedami – poglablja razumevanje jezika in njegove storilnost. Še 

16	 Prav pri človeku v genezi družbe ima pomembno vlogo skupnostna vrednost oziroma 
imaginarna struktura, ki omogoča razvoj normativov na podlagi določil skupnosti. Za-
nimivo bo opazovati, kako bi v tem pogledu na podlagi predhodnih določil operaterjev 
s tovrstnimi uvidi delovala tvorna umetna inteligenca v sistemu virtualnih okolij. To si 
bomo ogledali v drugem delu razprave.



41

korak naprej je v drugi polovici 20. stoletja naredil Paul Grice, ki 
je razširil razumevanje performativnosti jezika na predvidevanje 
in strukturo pričakovanih dejanj (Grice 1969). Kadar smo storilno-
stno naravnani z jezikom, se vselej nanašamo na mrežo anticipacij 
oziroma pričakovanega razbranja namer – dvig dežnika je prej 
posledica opazke o deževanju kot naključja. S tem performativnost, 
anticipiranje odziva – in vendar tudi intencionalnost – pridobi 
družbeno kvaliteto tudi v analitični filozofiji običajnega jezika.

Končno je treba vsaj navesti potencialno pot raziskovanja 
Honnethovega pristopa k pripoznanju. V svojih spisih pred Das Recht 
der Freiheit - Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit (2014) je Honneth 
večinoma vztrajal pri obravnavanju (produktivnih) prepoznavnih 
odnosov kot simetričnih in recipročnih; to so nekateri bralci kritizira-
li kot neustrezno pozicijo, še posebej v zvezi z odnosom med staršem 
in otrokom, ki je žarišče primarne prepoznavne sfere ljubezni in 
intimnih, prvinskih potreb. Tako je bil denimo podan dvom, da bi 
odnose med starši in otroki sploh lahko – kaj šele morali – obravna-
vali kot simetrične, ne glede na morebitno razširitev ali prilagoditev 
izraza (glej Young 2007). Namesto tega obstaja določena vrednost 
v pričakovani asimetriji odnosa, ki bi lahko še vedno omogočala 
produktivna razmerja zlasti na primarni ravni družbenega razvoja 
posameznika in vzpostavitve osebne integritete.

V svojem članku The Other of Justice: Habermas and the Ethical 
Challenge of Postmodernism iz leta 1995 Honneth postavlja nasproti 
Levinasovo (in v nadaljevanju Derridajevo) asimetrično etiko ob-
veznosti, ki temelji na radikalni skrbnosti in odgovornosti, s Haber-
masovo nepristransko, na moralni osnovi temelječo diskurzivno 
etiko. Zlasti v primarnih, predinstitucionalnih okoljih, etika skrbi, 
ki jo zagovarjata Levinas in Derrida, kaže posebne prednosti pred 
etiko, ki temelji na kantovskem univerzalizmu in kognitivizmu, 
saj dopušča pojem neomejene odgovornosti in posebno skrb za 
posebnost singularnega drugega. Kljub Levinasovemu priznavanju 
domene pravičnosti in politike, ki ga napoveduje prihod tretjega, pa 
etika skrbi kaže omejitve v posplošujočih, institucionalnih okoljih, 
ki zahtevajo simetrične obveznosti (Honneth 2007, 113–121). Tu bi 



42

se lahko pojavila možnost produktivne simbioze med etičnimi pozi-
cijami Habermasa in Derridaja, pri čemer bi bila etika (radikalne) 
skrbi, ki temelji na singularnosti, dopolnjena z univerzalistično 
moralno strukturo, ki spodbuja idejo pravičnosti po vzoru deonto-
loških teorij na družbeno-politični ravni (Critchley 1999, 267–269).

Honneth v praksi ni nikoli določno sledil tej liniji razmišljanja 
in zadostno raziskal potencialnih prednosti asimetričnega pre-
poznavanja. To ni presenetljivo, saj bi takšno pojmovanje lahko 
ogrozilo skrbno oblikovan sistem progresivnih spoznavnih stopenj, 
ki si delijo podobne notranje mehanizme, in otežilo oblikovanje 
formalnega strukturiranja etike, ki ga zagovarja v svoji teoriji pri-
poznanja. Nadaljnji premislek o asimetričnih tipih priznanj ali 
priznanj pa bi morda vendarle lahko pomagal dopolniti mrežo 
možnih odgovorov na sodobne etične izzive – še posebej, ker ti 
danes ob digitalnem prehodu presegajo golo danost teorije, vezane 
na pretekla spoznanja, in zahtevajo določeno mero imaginacije pri 
interpretaciji. Pojav imaginarnih – virtualnih – spletnih svetov 
nas lahko obenem privede do ponovnega razmisleka o temeljih 
človeške družbenosti; pri tem pa zahteva kompleksen nabor norma-
tivno obremenjenih orodij za upoštevanje sprememb v človeškem 
vedenju in dopuščanje možnosti nastanka nove, netradicionalne 
družbe, ki utegne nastopiti kot pretres v zgodovinski (reprodukciji) 
družbe. Za to bomo morali spoznati značilnosti digitalnega okolja.

Vendar se je vredno še nekoliko pomuditi pri sodobni kritični 
teoriji in si pred koncem poglavja kratko ogledati doprinos raz-
mislekov o potrebi po vzpostavitvi ideološko neomadeževanega 
normativnega gledišča in upravičenja normativnih sodb v družbi. 
To se zdi posebej relevantno zaradi tega, ker tako Habermas kot 
številni njegovi nasledniki na področju kritične teorije – med nji-
mi Honneth, Ferrara ali Forst – sledijo komunikacijski paradigmi 
pri razumevanju družbenih pritiklin ter reprodukcije razmerij in 
vrednostnih struktur v družbi.

Habermasova teorija diskurzivne etike – oziroma natančneje, 
četudi manj uporabljano, komunikacijska moralna teorija, osnovana 
na osi razmerja med družbeno znanostjo in jezikovno pragmatiko – 



43

temelji na predpostavki, da so lahko normativne zahteve upravičene 
zgolj ob predpostavki procesa racionalne razprave med udeleženci, 
ki se medsebojno priznavajo kot formalno enakovredni, enakopravni 
sogovorniki ter potencialni racionalni akterji. Poenostavljeno se v 
skladu s tem pristopom moralne norme in praktični vzorci delova-
nja štejejo za veljavne le, kolikor bi lahko potenciialno vsi, ki se jih 
zadeva normativne presoje zadeva, v idealnih diskurzivnih pogojih 
na ogrodju komunikacijske paradigme soglašali – porajali konsenz 
brez prisile, z enakimi možnostmi izražanja mnenj, argumentacije 
in kritike z vse udeležence (Habermas 1990). Tak diskurz omogoča 
vzpostavljanje soglasja, ki je osnovano na argumentativnem razu-
mevanju skupnega dobrega, ne pa na hierarhičnih strukturah moči 
ali vrednostni tradiciji. Tovrstna struktura obenem s proceduralno 
moralno filozofijo tvori okostje splošne normativne teorije družbe.

Četudi dokaj abstrakten in vsaj mestoma utopičen, zreli projekt 
Habermasove integralne družbene teorije, ki sledi dolgoletnim na-
porom po odkritju ideološko izčiščenega gledišča, zasledovanega 
vsaj od nastopov v debati z Gadamerjem v začetku sedemdesetih let 
20. stoletja, ponuja vsaj težnjo k razkritju neoporečne normativne 
strukture družbe. V digitalni dobi begajočih resnic je to vsekakor 
poteza, ki ne nevredna konstruktivnega razmisleka.

Sodobna teorija upravičenja Rainerja Forsta v dobršni meri 
gradi na Habermasovi dediščini, pri čemer pa uvaja endemičen 
poudarek na pravici do utemeljitve. Po Forstu vsaka normativna ure-
ditev, ki vpliva na posameznika, zahteva utemeljitev, ki je razumna 
in sprejemljiva za vse aficirane deležnike (glej denimo Forst 2014). 
S tem Forst razširja polje moralnega in političnega presojanja o 
upravičenosti, kjer ne gre zgolj za iskanje normativnega konsenza 
v medsebojnem odnosu, temveč za upravičevanje oblasti, institucij 
in norm z vidika tistih, ki so jim podvrženi. Tako Forst vzpostavi 
koncept normativne avtonomije kot osnovo za demokratično pra-
vičnost, ki presega proceduralno legitimnost in vključuje vprašanja 
vsebinske pravičnosti. Pri tem izpostavlja koncepte kot sta utopija 
in distopija, ki, kakor bomo videli v nadaljevanju, lahko tvorita 
relevantna elementa družbene teorije digitalne dobe.



44

Oba zgornja primera bolj abstraktnih in manj na neposredno 
občutenje vezanih kritično teoretskih zasnov sta problematična 
in v marsičem manj ustrezna kot dela zgodnjih avtorjev kritične 
teorije za to razpravo, vendar nakazujeta ključni dve težnji, ki jih 
nemara vredno zasledovati: pomen normativnega upravičenja 
v družbah, v katerih spoznavna dejstva in norme pomenijo vse 
manj, in razumevanja pomena komunikacije oziroma sporočanja 
– vključno z internetom – za našo razpravo. Končno, zahteva po 
normativnem upravičenju lahko služi vsaj kot regulativna ideja 
tako interpretacije kot zasnutja vrednostne teorije digitalne druž-
be. Zdaj pa se vrnimo in razprimo pojem imaginacije v družbi, 
ki se bo izkazal kot še kako pomembnega za ustrezno kompleksno 
družbeno-teoretsko refleksijo o digitalni dobi, času, ko navidezno 
otopeli, neprizadeti in prekčloveški elementi umetne inteligence vse 
bolj generirajo vrednostno obzorje virtualnih svetov.

Družbena in politična imaginacija,  
ideologija in utopija 

Na tem mestu moramo še enkrat odločneje pristopiti k problematiki 
interpretacije obstoječe družbe, predvsem v luči digitalnih sprememb, 
ki so predrugačile temelje razumevanja današnje družbene stvarnosti.

Vse od začetka poudarjanja pomena jezika in komunikacije ozi-
roma simbolnih sistemov za razvoj in razumevanje narave človeka, 
je interpretacija pritiklin sporočanja med prednostnimi nalogami 
filozofije identitete in družbe. Pri tem igra posebno vlogo zmožnost 
imaginacije. Vrednosti slednje ni vredno uvideti zgolj v (tehnični) 
zmožnosti ustvarjanja miselnih podob oziroma zgolj kot repro-
duktivno sintezo, ki v maniri Kantove teoretične filozofije naredi 
razumske koncepte prepoznavne.

Čeprav z omejitvami glede njenega dometa in pomena, je bil 
Immanuel Kant med prvimi, ki so imaginacijo neposredno vpregli 
v človeški spoznavni aparat. V osnovi imaginacija – upodabljanje 
– predstavlja obliko zaznavanja, ki lahko vzpostavlja predmetne 
intuicije brez prisotnosti predmeta kot takega. Medtem ko je čutno 
zaznavanje kot zmožnost reprezentacije določno receptivna de-



45

javnost (Kant 1998, 256), je vloga imaginacije večplastna: najprej 
se razkrije zmožnost oblikovanja podob zunanjih predmetov (kot 
empirična imaginacija), a nastopi tudi kot elementarna zmožnost 
tvorjenja transcendentalnih shem (pravil) zaznavnih konceptov, 
ki strukturirajo podobe kot takšne (transcendentalna imaginacija) 
(prav tam, 273–274). Tako razumljena zmožnost se nahaja v spe-
cifični posredniški poziciji na mostu med pasivnostjo človekove 
čutno-zaznavne zmožnosti in spontanostjo razuma.

Četudi je posredniška funkcija relevantna v spoznavnem 
procesu, obstaja občutek, da bi Kant lahko stopil v pripoznanju 
spoznavne vloge imaginacije še nekoliko dlje. Tako je denimo me-
nil Heidegger, ki je menil, da je Kant tak korak v prvi izdaji Kritike 
čistega uma (1781) že storil, a se je ustrašil razdiralnih posledic 
razumevanja, ki temeljno kompromitira primarnost razuma. Sle-
deč Heideggerjevi drzni interpretaciji prve izdaje Kantove prve 
Kritike, je možno na podlagi imaginarnega doprinosa k enotno-
sti apercepcije, torej k predpostavljanju transcendentalnega jaza 
zaznavanja, sklepati k »skupnemu korenu čutnosti in razuma«, 
s tem pa na transcendentalno imaginacijo kot izvorno premiso 
spoznanja kot takega.17

Čeprav se s, priznajmo, tendenčno interpretacijo ni enostavno 
strinjati in jo je težje uskladiti s Kantovim razsvetljenskim filo-
zofskim sistemom, je predlog ključne in produktivne, vendar tudi 
kreativne vloge imaginacije tudi pri spoznavnem procesu vsekakor 
vreden obravnave. Na tem mestu velja izpostaviti misel Richarda 
Kearneya o tem, da mora biti imaginacija, ki razpira etično di-
menzijo bivanja, obenem (družbeno-)kritična in poetična – zmožna 
refleksije, ki je družbeno tvorna in obenem presegajoča omejitve 
(materialne) stvarnosti (Kearney 1988, 366).

V delih francoskih družbenih teoretikov Clauda Leforta in zlas-
ti Corneliusa Castoriadisa simbolno posredovanje sveta z meha-
nizmi kreativne imaginacije tvori temeljno strukturo družbenega 
vzpostavljanja in reprodukcije.

17	 Prim. Kearney 1988, 170–171, 189–195. Glej tudi Heidegger 1997. 192.



46

Po Castoriadisu je družba v temelju konstruirana s pomočjo 
imaginarnih elementov, kazalnikov, ki razkrivajo fundamentalno 
ustvarjalno in dinamično zaledje družbenega obstoja. Na svojstven 
način vzpostavljajoč vez med spoznavno relevantno, a omejeno 
imaginacijo prve Kantove Kritike, ki je bila v končni fazi funkcio-
nalno ukleščena med razumom in čutnostjo, ter ustvarjalno in di-
namično, vendar spoznavno irelevantno upodobitveno zmožnostjo 
iz Kritike razsodne moči (Kant 1999, 57–59, 127–128), Castoriadis 
izpostavlja primarno oziroma radikalno imaginacijo kot temeljno 
zmožnost vzpostavljanja oblik (družbene) samo-predstavitve. Koli-
kor oblikuje predstave o svetu, se družbeno imaginarno vzpostavlja 
kot ontološki pogoj družbe, zgodovinskosti in, končno, zgodovinske 
družbe; v tem je zgodovina »nemogoča in nezamisljiva brez pro-
duktivne ali kreativne imaginacije.« (Castoriadis 1997, 146)

Ena izmed posledic prepoznavanja imaginacije v formi di-
namičnega, ustvarjalnega jedra družbeno-zgodovinskega sveta 
je izpostavljanje zmožnosti kreativnega preloma z zgodovinsko 
kontinuiteto in posedovanja avtonomije, ki je vezana tako na po-
sameznike kot družbe. Po mnenju Castoriadisa lahko (avtonomne) 
družbe ustvarjajo nove oblike samopredstavljanja in imaginarnih 
označevalcev, ki kot produkti radikalne (ustvarjalne) imaginacije 
ne izhajajo iz kontinuiranega toka zgodovine (prav tam, 44 isl.)

Ideja tovrstne diskontinuitete, ki poraja možnost družbenotvorne 
avtonomije in predira tok zgodovine, je seveda v nasprotju s težnjami 
ideologije, ki konsolidira družbo v enovitem procesu predvidljive inte-
gracije. Čeprav temelji na prepoznavnosti vzorcev in tako na modelu 
(navidezne) zgodovinske integracije, pa ideologija često teži k premagovanju 
oziroma izničevanju interpretativne dinamike zgodovinske komponente 
v družbi v težnji po enotnosti zgodovinske zavesti. V svojih kompleksnih 
tematizacijah ideologije Claude Lefort, nekoč Castoriadisov sodelavec in 
politični somišljenik, le-to povezuje z umerjenim razvojem namenskih 
družbenih reprezentacij, ki se dovrši v obvladani družbi »brez zgodovi-
ne« v jedru zgodovinske družbe (Lefort 1978, 287–296). Ideologija kot 
določevalni in potrjevalni diskurz na stopnji, ki se ne nahaja na ravni 
organske družbene komunikacije, pač pa le-to usmerja, je družbeno 



47

integrativna in omogoča socialno poenotenje na ravno enovite družbene 
zavesti (Geertz 1973, 193–233), kar pa v totalitarnih družbah pogosto 
vodi do nadzgodovinskega stapljanja oblasti in civilne družbe ter omo-
goča dominacijo države s potezami obvladovanja družbene vednosti 
s sklicevanjem na prednost pri dostopu do narave, znanosti, končno, 
objektivnosti diskurza (Lefort 1987, 327). Tu gre za samoidentifikacijo 
ideološkega diskurza z racionalnostjo in naturalistično realnostjo; glede 
tega je vredno prisluhniti Adornu, ki samopredstavljanje ideologije z 
naravo uvidi kot elementarni problem ideologije, ki teži postvarjanju 
družbenih odnosov (glej npr. Adorno 2004, 348–349).

Vsekakor se zdi, da v današnji »postresničnostni« družbi vsaj na 
prvi pogled tip diskurza, kakršen se sklicuje na objektivno znanost, 
ki v naturalistični maniri pozunanja družbena dejstva in odnose, 
s prevlado neznanstvene oblastniške govorice stvar preteklosti. A 
vendar se na svojstven način tendenca obvladovanja vedenja, ki 
obenem posega v smeri obvladovanja znanosti, ohranja.

Primer tipa govorice, ki se zoperstavlja in obenem želi nadome-
stiti znanstveni diskurz, je moč v najti spletnem okolju, specifično 
na družbenih omrežjih kot je X. V govorici, ki ima pogosto po-
litične konotacije, se dejstva podajajo ob čustvenih in sistemsko-
-koherentnih mehanizmih, ki pogosto ne sovpadajo z znanstvenim 
konsenzom ali ga celo zanikajo. Zanje je značilno postvarjanje 
oziroma okostnelost semantične dinamike jezika.

Ko se izjavni izrazi oziroma koncepti kot abstrakcije zgodo-
vinskega udejstvovanja družbe izmaknejo razumevajoči aplika-
ciji v konkretnih življenjskih okoliščinah, je vselej prisotna ne-
varnost, da se razprava o vsebini izrečenega – torej o teoretičnih 
in normativnih razsežnostih določenega koncepta, ki se nemara 
vse manj koherentno razvijajo v digitalnem okolju – trivializira v 
semantično diskusijo o goli formi izrekanja.18 V takšnem primeru 

18	 Vse to je obenem tudi značilnost razvoja teorij zarote, ki so se prav v času pospešene 
digitalizacije družbe in prenosa velike količine vsakdanjih in posebnih opravil iz 
fizičnega v virtualno okolje izrazito razmahnile. To je dodatno občuteno v času kriz 
in zunanjih pritiskov, kakršna je bila zdravstvena in družbena, pa tudi ekonomska in 
politična kriza v zvezi z virusom COVID-19.



48

je ključen perlokucijski učinek izrekanja – dejanje, storjeno kot 
posledica izrečenega – ki je zlasti v sodobnem spletnem okolju 
podvržen celostni ideologiji, ki tudi znanost pogosto predstavlja 
preko političnih teženj. V tem svetu pristno doživljanje često ob-
vladujejo in onemogočajo reprezentacije, podobe oziroma imagi-
narni nadomestki resničnosti, ki ustrezajo ideološkim tendencam 
(Debord 2005, 7). Družbeno imaginarno v podobi ideologije tako 
končno, čeprav preko drugačnih mehanizmov kot v preteklosti, 
raje disimulira ustvarjalno imaginarno jedro družbe kot da ga 
vzdržuje (glej Thompson 1982, 674).

Vendar pa ima imaginarno jedro družbe tudi svojo kreativno os, 
in sicer v podobi utopije, ki se razkazuje kot hrbtna stran ideologije; 
kot presežno nasproti realnim. Ricoeur v Predavanjih o ideologiji 
in utopiji slednjo izpostavlja kot praktično fikcijo, ki jo kot element 
produktivne imaginacije določajo značilnosti eskapizma, možne 
oporečnosti in raziskovanja (alternativnih) možnosti družbenega 
življenja na kraju »Nikjer« (Ricoeur 1986, 310). V imaginarnem 
svetu zunaj realnega prostora fizične družbe, utopija predstavlja 
»ne-prostor« možnega, ki služi kot premislek o idealni družbi; v tem 
primeru je vezana tudi na ustrezno prepoznavo ideološke strukture 
mreže in njenih pasti.

Vendar lahko na pomen utopije kot domene (ne)možnosti gleda-
mo tudi drugače. Kot poudarja Rainer Forst, ima utopija dvojno, 
ambivalentno naravo. Obenem je prostor razmisleka o idealni 
družbi in temeljnih strukturah le-tem, ter razočaranje ob sooče-
nju z realnim pričakovanjem. Ko pride do vdora trpkega nadzora 
nad dogajanjem, distopičnega sprevida, da to mesto, ki ni Nikjer, 
prehaja v Nekam, se izgubi ironična distanca, ki napaja utopijo 
in ji daje (ne)mesto nad družbeno-realnim (Forst 2014, 177–190). 
Takšna struktura utopije je morda še posebej značilna za utopije, 
ki jih proizvaja spletno okolje v družbi »digitalnih subjektov« prak-
tične nesmrtnosti (Kocarev in Koteska 2020).

Ne glede na kritične in problematične podtone utopije, pa je moč 
izolirati karakteristiko, spričo katere se slednja izraža kot reflektivni 
moment, ki upočasnjuje pospešeno družbeno delovanje in omogoča 



49

ponoven premislek in vsaj lokalno ponastavitev delovanja – četudi 
se s tem vsaj delno izgubi izvorna prostost in ustvarjalna moč uto-
pije. Sestop v realnost – ali pa vsaj približanje le-tej – je namreč 
vselej soočenje z izgubo neizrečenega, ki včasih prenaša bistveno.

Ta vprašanja bomo ponovno odprli ob razumevanju meta-
verzuma.





51

Hitrost prenosa informacij se je od 19. stoletja do danes drama-
tično povečala, kar je omogočilo lažjo družbeno komunikacijo in 
spodbudilo globalizacijo; družbeno sporočanje je prehodilo pot od 
pošte do električnega telegrafa, telefona, radia in televizije – vendar 
je s prihodom interneta zgodovina globalizacije morda prešla v 
dovršitveno fazo, saj je vmesnik svetovnega spleta postal učinkovito 
orodje za globalno povezovanje ljudi preko skoraj vseh geografskih 
meja. Ni odveč poudariti, da v letu 2025 internet uporablja 5,56 
milijarde ljudi oziroma približno 67 odstotkov človeške populacije 
(Kemp 2025).

Globalizacija – in s tem globalna izmenjava idej, idealov, tehno-
logije, političnih tendenc in ideologij ali gospodarstva – je pospe-
šena ob prisotnosti svetovno integriranega novinarstva in splošne 
distribucije informacij, ki zagotavlja hipen prenos obsežne količine 
podatkov in se za interakcijo zanaša na internet; le-to omogoča 
takojšnje razkritje dejavnosti v različnih delih sveta in omogoča 
skupno razumevanje globalnih groženj, kot so podnebne spremem-
be. Po drugi strani utegne informacijska globalizacija igrati vidno 
vlogo pri vzpostavitvi ali spodbujanju sovražne propagande, lažnih 
novic ali nedemokratičnih ali celo dehumanizirajočih politik po 
vsem svetu, katerih akterji preko globalne strukturi interneta iščejo 
zunanjo potrditev, če ne kar opravičilo svojih ideologij in dejanj.

Nekatere stvari, ki so bile nekoč večinoma domena znanstvene 
fantastike, so upravičeno postale stalnica vsakdanjega življenja, 
medtem ko bi se nadaljnja vprašanja o specifičnostih človeškega 

Digitalna resničnost,  
virtualni svetovi in  

prihodnost v metaverzumu



52

spoznavanja lahko lotili z vzponom naprednih modelov umetne 
inteligence in digitalnih družb.

Zdi se, da bo postajalo vse bolj pomembno, da ohranimo zaveda-
nje o singularnosti našega obstoja v luči spletne prisotnosti virtualnih 
oseb, ki temeljijo na naših fizičnih dvojnikih, ki pa so obenem lahko 
več kot le naši duplikati.19 Zato je vredno razmisliti o tem, kako lahko 
ključne značilnosti človeške družbenosti in družbenega udejanjanja 
ocenimo v luči preobrazbe digitalne domene v svetu, ki je vse bolj 
podoben svojemu fizičnemu dvojniku in mu pomaga umetna inteli-
genca. Le-ta vse bolj kaže zmogljivosti, ki so na nekaterih področjih 
vse bolj podobne človeškemu spoznavanju, ki ga prej stroji niso mogli 
doseči, na številnih drugih poljih pa ga celo presegajo. Toda tudi 
razvoj umetne inteligence se bržčas ne bi tako pospešil, če razvoja 
ne bi omogočal kompleksen in hiter sistem razvoja informacij – zato 
se na tem mestu kratko zaustavimo in preglejmo zgodovino interne-
ta, ki bo pokazala smer razpravi o virtualnih svetovih prihodnosti.

Zgodovina interneta: Od zaprašenih  
vojaških laboratorijev do digitalne dobe

Digitalna infrastruktura v osišču sodobnega sveta

Preden je svetovno medmrežje, internet, postal hrbtenica so-
dobnega življenja, je bil deležen dolge zgodovine nejasnosti in pre-
men. Njegov vpliv danes sega tako rekoč na vsa bistveno področja 
družbenega življenja – od komunikacije, izobraževanja, znanosti, 
gospodarstva, politike in sveta javnih norm, do preživljanja časa 
v zasebnem okolju, področju intime in etičnih vrednot. Internet, 
kot ga poznamo danes, ni posledica hipnega vznika, pač pa re-
zultat desetletij raziskav, medresorskega razvoja, kooperativnega 
preizkušanja obrisov prihodnosti s strani raziskovalcev različnih 
strok; obenem zapuščina navdušencev, znanstvenikov, pa inženir-
jev, podjetij in političnih entitet. Nastanek interneta današnjosti je 
otrok desetletij razvoja v preteklost. V tem pregledu bom v namen 

19	 Glede te sicer zelo relevantne in aktualne debate, ki pa nekoliko presega okvir pričujoče 
knjige, si denimo oglej Kocarev and Koteska 2020.



53

lažjega sledenja nadaljnje razprave izpostavil ključne točke v ra-
zvoju interneta od zgodnjih teoretičnih prebliskov, ki so botrovale 
nastanku predzgodbe informacijske evolucije, in prvobitnih projek-
tov raziskovalcev v vojaških laboratorij, do vzpostavitve sodobnih 
globalnih omrežij in dobe družbenih sprememb, ki jih je spodbu-
dila z internetom povezana digitalizacija.

Teoretični zasnutki pred rojstvom: Informacijska teorija in ki-
bernetika

Da utegnemo celostno razumeti razvoj in začetke interneta, mo-
ramo stopiti v čas kmalu po drugi svetovni vojni. Tako je denimo 
že leta 1948 matematik Claude Shannon s sestavkom »A Mathe-
matical Theory of Communication« postavil ogrodje razvoju 
informacijske teorije, ki tvori teoretsko ozadje informacijskih 
tehnologij (Shannon 1948). Na nastanek teoretske podstati inter-
neta je z istega leta izdanim utemeljujočim delom kibernetike – te-
orije sistemske regulacije, informacij in povratnih zank v sistemih 
– sorodno vplival raziskovalni doprinos Norberta Wienerja.

Ti znanstveni temelji so pripomogli k razumevanju podatkov 
kot strukturiranih prenosljivih enot, kar podaja ključno oporo kas-
nejšemu razvitju računalniških in splošnoinformacijskih mrež. Od 
povezave teorije informacijske tehnologije in teorije sistemskega 
delovanja do zamisli digitalne komunikacije, kjer se informacije 
pošiljajo v paketih oziroma podatkovnih enotah, teoretski korak 
ni dolg – pa četudi je inženirski malo daljši.

Od zaprtega omrežja ARPANET do vzpostavitve svetovnega 
medmrežja

V šestdesetih letih 20. stoletja je del vladne konstrukcije ZDA 
– točneje raziskovalni elementi ministrstva za obrambo – pričel 
z aktivnejšim razvojem povezovalnih informacijskih mrež, ki je 
bil razmeroma sočasen s kompleksnejšim razvitjem vse bolj prak-
tično uporabne računalniške tehnologije. Pod okriljem agenci-
je za napredne raziskovalne projekte ameriškega obrambnega 
ministrstva (ARPA, kasneje DARPA), je bila leta ta 1969 je bil 



54

vzpostavljena mreža ARPANET – prva na konceptu paketnega 
usmerjanja strukturirana podatkovna mreža, ki je povezala uni-
verze oziroma raziskovalne module University of California, Los 
Angeles (UCLA), Stanford University, University of California, 
Santa Barbara (UCSB) in University of Utah. Tehnologija pake-
tnega prenosa podatkov, metoda sestavljanja enot sporočanja, ki 
jo je razvil inženir Paul Baran, je omogočila uporabo robustne in 
decentralizirane komunikacije, ki lahko tvori ogrodje čvrstega, ob-
stojnega in konsistentnega sistema. Z ARPANET-om so se razvili 
osnovni protokoli, ki so zagotovili učinkovito komunikacijo med 
različnimi računalniškimi sistemi (Lukasik 2011).

Ob razvoju osnovne strukture so se v sedemdesetih letih 20. sto-
letja začeli razvijati tudi podporni elementi sestava informacijskih 
tehnologij. Tako je leta 1971 znanstvenik Ray Tomlinson poslal 
prvo sporočilo preko programa za elektronsko pošto med dve-
ma računalnikoma laboratorija Bolt, Beranek, and Newman v 
Cambridgeu (MA); elektronska pošta oziroma e-mail je eventu-
alno postala eno najbolj elementarnih in uporabljanih orodij v 
informacijskih mrežah (EBSCO 2025). Do sredine sedemdesetih 
je bilo preko ARPANET-a povezanih že več kot 20 ustanov.

Z razrastom obsežnosti omrežja so se pojavile težave v zvezi z 
medsebojno združljivostjo elementov, kar je botrovalo razvoju stan-
dardiziranih orodij interoperabilnosti. Kot najučinkovitejši proto-
kol (oziroma protokolarna struktura) standardizirane komunikaci-
je oziroma prenosa podatkov v medmrežju se je izkazal TCP/IP 
(Transmission Control Protocol/Internet Protocol), ki sta ga sredi 
sedemdesetih let 20. stoletja razvila Vinton Gray Cerf in Robert 
Kahn ter čigar robustnost in učinkoviti mehanizmi delovanja so 
mu omogočili ohranjati prednosti pred sorodnimi protokolarnimi 
ogrodji. TCP/IP šteje za temeljni element sodobnega interneta, 
zato dejanje 1. januarja 1983, ko je nadomestil predhodni protokol 
NCP in uradno implementiran kot ogrodje ARPANET-a, šteje za 
enega od ključnih momentov v zgodovini interneta (Hauben 2003).

S tem se počasi zaključuje predzgodba interneta kot svetovne-
ga fenomena. V poznih sedemdesetih in osemdesetih letih prej-



55

šnjega stoletja se je še v geografsko omejenem področju pričel 
postopen proces združevanja posameznih informacijskih omrežij 
v medmrežje, inter-net(work). To je bil tudi čas pojava številnih rele-
vantnih spletno arhitekturnih elementov, ki danes tvorijo pomem-
ben del internetne infrastrukture, denimo DNS (Domain Name 
System), ki je poenostavil naslavljanje spletnih mest, in z njim ra-
zvoj vrhnjih internetnih domen oziroma univerzalnih referentov 
spletnih naslovov (.com, .org, .edu).

Tovrstni procesi, premiki in spremembe so omogočili, da se je 
mrežna informacijska tehnologija postopoma začela širiti iz kroga 
vojaške tehnologije ter omejenih raziskovalnih skupin v akademsko 
sfero in do sveta tehnoloških zanesenjakov in podjetnikov. Ame-
riška Državna znanstvena fundacija (NSF) je sredi osemdesetih 
let zasnovala novo celično omrežje NSFNET za (širokopasovno) 
povezavo med univerzami; nova mreža je postopoma nadomestila 
ARPANET. Ob večji zmogljivosti in dostopnosti povezav do med-
narodnega značaja spletne komunikacije ni bilo več daleč; omrežji 
EARN in Eunet sta tako igrali pionirsko vlogo pri vzpostavitvi 
mrežne informacijske tehnologije v Evropi ob prehodu iz osem-
desetih v devetdeseta leta 20. stoletja (Računalniški muzej 2025) 
približno ob podobnem času pa se je spletna tehnologija prenesla 
tudi v Kanado, Avstralijo in Azijo.

Prav prehod v Evropo je zakrivil poslednje dejanje predzgod-
be interneta – razvoj informacijskega sistema World Wide Web 
(WWW), ki je postal ključno gonilo vznika svetovnega spleta in 
s tem vzpona interneta kot vodilnega medija tretjega tisočletja.

Svetovni splet, preporod prenosa podatkov in vzpon interneta 
kot orodja dovršene globalizacije

Globalizacija tehnologije spletnih omrežij je ob koncu osem-
desetih let 20. stoletja omogočila vzpostavitev novih osišč ra-
zvoja informacijske tehnologije. Prav v okviru enega izmed 
novih vozlišč – raziskovalnega ogrodja CERN-a (European 
Organization for Nuclear Research) v Švici – je z Berners-Lee-
jevo predstavitvijo strukture World Wide Web prišlo do morda 



56

najpomembnejšega enkratnega doprinosa k razvoju interneta 
v obliko, ki jo poznamo danes.

Britanski računalniški znanstvenik Tim Berners-Lee je v letu 
1989 v okviru podpornega dela na CERN-u razvil obetaven sistem 
informacijskega upravljanja oziroma posredovanja podatkov, ki 
je temeljil na treh inovativnih tehnologijah: aplikacijskem proto-
kolu HTTP (HyperText Transfer Protocol), označevalnem jeziku 
HTML (HyperText Markup Language) in referenčnem sistemu 
URL (Uniform Resource Locator).

Leta 1991 je bil prvi spletni strežnik na osnovi WWW dostopen 
izven omrežja CERN, s čimer je sistem svetovnega spleta pos-
tal javna, sčasoma široko distribuirana storitev. Splet je namesto 
predhodnih delovanja na osnovi besedilnih terminalov oziroma 
recipročnosti ukazov in zank predočil predstavitev informacij ter 
navigacijo med njimi preko hiperpovezav, kar je zasnova precej 
prijaznejšo uporabniško izkušnjo; k slednji je pripomogel tudi ra-
zvoj grafičnih brskalnikov po svetovnem spletu, kakršna sta bila 
NCSA Mosaic (1993) in Netscape Navigator (1994).

Tu zdaj stopamo v valu sunkovitega razvoja interneta, ki mu je 
botrovalo prvenstvo WWW kot glavnega vmesnika za dostop do 
informacij na omrežju. V devetdesetih letih 20. stoletja se je uporaba 
svetovnega spleta eksponentno povečala, WWW (in z njim internet) 
pa se je utrdil tako kot orodje za znanstveno kooperacijo in raziskave 
kot za zasebno izmenjavo podatkov in peskovnik za razvoj nadaljnjih 
(odprtokodnih in komercialnih) elementov boljše uporabniške izku-
šnje. S tem je tudi prišlo do vala komercializacije spletnega delovanja 
in vse večje prezence interneta v družbenem življenju.

Devetdeseta leta so bila tako leta rasti in vzpostavitve sistemov, 
ki jih poznamo še danes. Podjetja so vse bolj množično pričela seliti 
svoje storitve na svetovni splet, razvile so se prve celostne spletne 
trgovine (denimo Amazon v letu 1994 in eBay leto kasneje), vse 
kompleksnejši spletni iskalniki (drugo polovico devetdesetih sta do-
minirala Yahoo! in AltaVista, po letu 1998 pa je sledil vzpon Go-
ogla, ki je v prvem desetletju tretjega tisočletja začel monopolizirati 



57

sektor) in zgodnji novičarski portali. Pojavile so se tudi speciali-
zirane strani za izmenjavo datotek (denimo Napster), ki so včasih 
segale v problematične – sive ali celo nelegalne – cone delovanja.

Vse večja družbena relevantnost ob pospešenem količinskem 
porastu internetnega delovanja, skromna regulacija in manko izo-
brazbe ob intenzivnem prenašanju podjetniških vsebin na splet so v 
začetku tretjega tisočletja pripeljale do nabrekanja dot-com balona 
(oziroma internetnega balona). Slednji je bil ob enormni količini 
novih zagonskih podjetij ter družbenem in ekonomskem entuziazmu 
na vrhuncu v prvi polovici leta 2000, neznanje, nepripravljenost 
ekonomskega terena in medijske platforme ter prenasičenost prostora 
ob pogosto slabih perspektivah naložb pa so pripeljali do prvega veli-
kega ekonomskega zloma v tretjem tisočletju, ko so propadla številna 
začetna podjetja zgodnje dobe javnega interneta (prim. McCullough 
2018). Pok dot-com balona na svoj način zaključuje prvo, nedolžnejšo 
fazo javne prisvojitve interneta, ki je hitro postal ključen družbeni 
fenomen – ob zlomu so propadli številni tisti, ki se niso znali prilago-
diti toku sprememb ali niso bili ustrezno pripravljen za drugačen tip 
podajanja informacij. Nasprotno so številna podjetja, ki so preživela 
pok, postala relevantne sile na platformi, nekateri – denimo Amazon 
ali Google – pa ključne figure v prenovljenem ogrodju interneta, 
za nastop katerega so značilne vse bolj prečiščena, profesionalna 
vsebina, večja interaktivnost uporabniške izkušnje in družbena pro-
dornost interneta. Prehodno obdobje je tudi čas uvodnega poskusa 
konsolidacije ter razmisleka okvirnih možnosti regulacije interneta, 
zlasti v oziru do vprašanj spletne zasebnosti in avtorskega prava.

V precejšnji meri je razvoj interneta v začetku 21. stoletja so-
roden razvoju nečesa, čemur neformalno rečemo »Web 2.0«. V 
nekaj letih po prehodu v novo tisočletje se je vsebina spletnega 
okolja spremenila iz strokovno-avtorske oziroma enosmerne v bolj 
interaktivno obliko, kjer igrajo vse vidnejšo vlogo uporabniki, zdaj 
ne več le kot odjemalci, temveč tudi avtorji spletnih vsebin. Čeprav 
so se prvi spletni forumi in klepetalniki (denmo mIRC) pojavili že v 
devetdesetih letih 20. stoletja, prvo desetletje 21. stoletja predstavlja 
vzpon meduporabniških družbenih omrežij in pretočnih platform, 



58

ki so v precejšnji meri spremenile paradigmo spletne komunikacije: 
zgodnjemu Friendsterju (2002) je sledil vplivni MySpace (2003) in 
končno Facebook (2004), ki je v nekaj letih postal mejnik in vodilo 
razvoja interaktivne spletne izkušnje. Za tem so sledili še platforma 
za izmenjavo videoposnetkov Youtube (2005), pa Twitter (2006; 
kasneje X), Instagram (2010) in TikTok (2016).

Spletni družbeni mediji tretjega tisočletja so potencirali interak-
tivnost uporabniške izkušnje interneta in mu omogočila, da ustvari 
osebne profile, deli vsebine s spletnimi sodrugi in vzpostavlja druž-
bene mreže. Internet je v obdobju, ko se je tudi močno izboljšala 
hitrost povezovanja na splet – po dial-up povezavah v prvi fazi so 
sledile hitrejše možnosti kot so kabelski internet ali DSL – postal 
kritična, unikatna platforma za uporabniško izražanje v stiku z 
drugimi spletnimi agenti, ustvarjanje vsebin, za samoidentifikacijo 
in ter politični angažma in mobilizacijo. V vse pore interneta se je 
v prvem desetletju 21. stoletja prerinil odmev komercializacije in 
univerzalizacije medija. 

V drugi fazi svetovnega spleta je model, temelječ na interaktiv-
nosti in kooperativnih vsebinah predrugačil način, kako učinkuje 
sistem posredovanja informacij na uporabnika. Sočasno s tem pa 
je internet postal tudi polje ekonomskih in političnih bojev, ki so 
razprla vprašanja oziroma izzive postdejstvene kulture, podajanja 
dezinformacij ali neustrezne komunikacije, ciljanega in prikritega 
oglaševanja, nadzora, svobode govora in zasebnosti – ključni izzi-
vi novega digitalnega okolja, ki bodo postali osrednja tematika v 
debatah o prihodnosti interneta.

Internet danes – v primežu mobilnih in vse bolj virtualiziranih 
omrežij

Če je močno izboljšanje zmogljivosti osebnih računalnikov v 
devetdesetih letih 20. stoletja pripomoglo k uveljavitvi interneta 
kot družbeno relevantne platforme, je sunkovit razvoj mobilne te-
lefonije v prvem desetletju 21. stoletja – zlasti evolucija ob nastopu 
pametnih naprav ob koncu desetletja – omogočila, da je svetovni 
splet postal vseprisoten, tako v geografskem kot časovnem oziru. 



59

Vse zmogljivejša mobilna omrežja – vključno z zadnjo iteracijo 
5G – in mobilni telefoni, ki ob velikosti dlani ponazarjajo sorodne 
karakteristike kot osebni računalniki včerajšnjega dne, so skupaj 
z napravami »interneta stvari« in silovitega razvitja umetne inteli-
gence na vseh področjih premostili tehnološko-mobilno globaliza-
cijo v dovršeno fazo, pri čemer ima dostop do svetovnega spleta že 
okoli dve tretjini svetovnega prebivalstva. Vzporedno s tehnološkim 
razcvetom minulega desetletja, ki ne kaže jasnih znakov popušča-
nja, so na internetu javne storitve, ki so včasih na njem le gostovale, 
dobile svoj prvi dom: mobilne banke, e-uprava, e-učenje, e-zdravje 
ali digitalno oglaševanje postopno nadomeščajo svoje ustreznike v 
fizičnem okolju, s tem pa so postali ključni elementi sodobne digital-
ne družbe. Enovite, v večji meri od fizične družbe osamosvojene 
koncepcije celostnega digitalnega prostora prihodnosti, kakršna je 
ideja metaverzuma, se nakazujejo kot pričakovane postaje prihod-
njega razvoja interneta in z njim prežete družbe.

Danes internet tako s porastom umetne inteligence, kvantnega 
računalništva, interneta stvari (IoT), decentraliziranih tehnologij 
(blockchain, zasnutki »Web 3«, ki je koncipiran na podlagi tovr-
stnih tehnologij) in vse kompleksnejših kibernetskih groženj prehaja 
v še ne dokončno prepoznano fazo skokovitega razvoja, ki jo je za 
zdaj težko jasno opredeliti – ne glede na to pa se zdi jasno, da je 
vredno kritično razumeti in razglabljati o problemih, ki jih snuje: 
naj si gre za izzive digitalne suverenosti in regulacijo tehnoloških 
sil spleta z njihovimi škodljivimi uporabniškimi praksami ali za 
problematične vidike razvoja umetne inteligence in varstvo vse 
bolj izginjajoče – ali vsaj spreminjajoče se – zasebnosti na ključni 
javni storitvi sodobnosti.20 

20	 Ob tem ne bo nepomembno, kakšna bodo v bližnji prihodnosti geopolitična razmerja 
moči in predvsem kateri model bo prevladal na področju digitalne sfere vpliva: neo-
liberalno-tržni ameriški, (vsaj delno) regulatorno usmerjeni evropski ali nadzorovani 
etatistični sistem s socialističnimi in kapitalističnimi prvinami, značilen za kitajski 
pristop. Vsekakor se zdi, da bo prihodnost interneta odvisna od normativne opravil-
nosti uporabnikov, vključujočih mednarodno skupnost, da zagotovi varno, dostopno in 
vključujočo digitalno prihodnost oziroma preprečuje resnejše družbene zdrse. Pri tem 
hibridne grožnje, dezinformacije, digitalna neenakost in prikriti nadzor predstavljajo 
resne izzive, a obenem digitalne tehnologije ponujajo vsaj zasnutek priložnost za razvoj 
bolj povezane in normativno koherentne družbe. O vsem tem pa več kasneje v knjigi.



60

Vsekakor je razumevanje vrednostne podstati ter ohranjanje 
odprtega, varnega in etičnega interneta ena od vidnih nalog nepo-
sredne prihodnosti človeštva; in razumevanje njegove preteklosti 
nam omogoča, da sprejemamo boljše odločitve za digitalni jutri. 
(Delno povzeto po Leiner et al. 2009; Hauben 2003; Winston 1998; 
ter Agarwal in Sastry 2022)

Internet včeraj in danes: metaverzum  
in spletna družba prihodnosti

Zgodovina interneta je zgodovina načrtnega sodelovanja 
različnih, tehnoloških inovacij in družbenih sprememb. Na 
poti od skromnih začetkov v vojaškem laboratoriju do statusa 
vseprisotne globalnega omrežja je internet postal temelj sodobne 
družbe, obenem pa tudi kulture in političnega delovanja. S spre-
membami, ki jih prinaša v svet kulture, gospodarstva, politike, 
vrednotenj in vsakdanje eksistence, njegov vpliv presega okvirje 
tehnološkega kažipota.

Pri tem se zdi, da se internet niti v času dovršene globalizacije še 
ni navdal s poslednjo pojavno obliko. Kot sem omenil že v prvem 
delu razprave, igre vse vidnejšo vlogo v teoretskih razpravah o 
prihodnosti izkušnje svetovnega spleta fenomen metaverzuma.

Metaverzum velja za razširitev interneta, ki jo izboljšujejo 
funkcije virtualne resničnosti in napredne digitalne rešitve za 
interakcije in storitve v fizičnem svetu. Kot tak je metaverzum 
prepoznan kot virtualno igrišče, ki se lahko razširi na fizični 
svet in simulira številne njegove funkcije, npr. bančništvo, na-
kupovanje in interakcijo z drugimi v obliki digitalnih avatarjev, 
s čimer daje vtis kompleksne virtualne družbe (med drugim glej 
Hussain 2023).

Čeprav je metaverzum (ali celostna virtualna družba kot 
taka) še precej odmaknjen od tega, da bi se uporabljal bolj kot 
v prenesenem pomenu in v omejeni vlogi v specializiranih oko-
ljih za zainteresirane strani, je vredno razmisliti o njegovem 
morebitnem prihodnjem vplivu. Tudi če nekoliko pustimo ob 
strani sicer pomembno razpravo o ontološkem statusu meta-



61

verzuma, potencialno virtualno vesolje ohranja velik pomen za 
razumevanje razumevanja posameznikove določitve in mesta 
v sodobni družbi, saj ima resne posledice za razlago temeljne 
družbenosti ljudi, prihodnje skupnosti in normativne narave 
(družbenega) človeka.

Čeprav se bom v razpravi še večkrat navezal na pojem meta-
verzuma kot prototip spletne družbe prihodnosti in ga na drugih 
mestih podrobneje raziskal, je smiselno že tu potegniti nekaj osnov-
nih črt razvoja spletnega prostora prihodnosti. Najprej v navezavi 
s tematsko predigro – razvojem videoiger kot bistvenih postranskih 
elementov računalniške in spletne kulture. Prav slednji nam na-
mreč lahko pokaže tendenco prihodnosti svetovnega spleta, pa tudi 
ekonomske, kulturne in normativne pasti, v katere utegne drseti 
razvoj brez moralnih in pravnih varovalk. 

Videoigre in metaverzum: preteklost, sedanjost 
in verjetna prihodnost spletnega druženja

Danes skoraj pozabljeni Habitat, ki so ga razvili pri tvrdki Lucasfilm Games, 
velja za prvo primerek večigralske videoigre igranja fantazijskih vlog; žanra, ki 
je močno vplival na razvoj virtualnih skupnosti in koncepta metaverzuma. Beta 
različica omrežnega igranja te videoigre datira že v leto 1986, kar je 6 let pred 
Stephensonovim romanom Snow Crash. Vir: https://renoproject.org/aric-wilmu-
nder-interview/ in https://youtu.be/UWI8f9Q pnR8.



62

Dasiravno so bile dolgo potisnjene ob rob kulturnega udejstvo-
vanja, gledane zviška kot nedoletna potrata časa in umetnostno 
ter teoretske zanemarjene, so videoigre že dolgo pomemben del 
sodobne (popularno-)kulturne industrije, a vendar njihov pomen 
presega miljeje ekonomije popularne kulture oziroma zabavne in-
dustrije. V zadnjih dveh desetletjih so postale ekonomsko kritični 
sektor zabavne industrije21 in obenem ključni laboratorij za razvoj 
interaktivnih tehnologij, strukturnih podstavk, družbenih platform 
ter ekonomskih in oblikovalnih modelov, ki se neposredno nana-
šajo na koncept metaverzuma.

Pojem metaverzuma kot ga je populariziral Neal Stephenson v 
Snow Crashu in so ga pozneje prevzeli prvobojci spletnih tehnologij 
– na čelu z Meto pod vodstvom Marka Zuckerberga – kot tehno-
loško strategijo jutrišnjega dne, označuje digitalno sfero v obliki 
zaprtega, a kompleksnega in obširnega kozmosa, kjer se prepleta-
jo družabna komunikacija, simulirana in virtualna ekonomija ter 
politično dojemanje, samoidentifikacija in skupnost ter tehnološki 
preboj. Vprašanje pa je, je tu prostor tudi za razvoj normativne 
strukture, ki ne bi potencirala etičnih in pravnih težav, s katerimi 
se vse bolj sooča spletno okolje?

Če je moč sklepati glede na zgodovino in perspektivo videoiger, 
tehnološkega prednika in vzora metaverzuma, se bo težko izogni-
ti ekonomskim in kulturno-vrednostnim pritiskom, ki ga narekuje 
agresivna kapitalistična logika tehnoloških stebrov svetovnega spleta. 
Vendar pa lahko prav iz zgodovine razvoja in ob razumevanju raz-
nolikih konotacij predvsem (masovno) večigralskih, simulacijskih in 
virtualnih iger, ki so najbolj pripomogle k gnetenju trenutne podobe 
metaverzuma, izluščimo nekaj koristnih vodil za krmarjenje med 
čermi spleta prihodnosti. Metaverzum namreč vendarle ni nekaj, 
kar se bo dogajalo po videoigrah, temveč ob in skozi videoigre.

21	 Prim. Thompson 2025: finančni iztržek igračarske industrije je trenutno skoraj 
dvakratnik tega, kolikor skupaj zaslužita dolgo uveljavljeni panogi glasbe in filma. Pri 
tem pa je vredno omeniti, da ima kljub nižjim dohodkom na celostni ravni vsaj v per-
cepciji družbenega vpliva in kulturne moči filmska industrija še vedno prednost pred 
industrijo videoiger, kar bo glede na številne diskusije na to temo še nekaj časa ostalo 
aktualen opis razmerja med panogama.



63

Svetovi videoiger kot digitalni prostori pred dobo virtualne 
skupnosti

O igrah, njihovi estetski vrednosti, družben vlogi in vplivu na 
sodobno kulturo bi lahko povedali marsikaj, a na tem mestu se bo 
raziskava omejila na temo razmerja med simulirano resničnostjo 
v videoigrah in relevantnih sopotnikih ideje družbene skupnosti. 
Tako se je v namen jasnosti in preglednosti vredno tu navezati na 
značilnosti določenih »proto-metaverznih« videoiger, ki so orale 
ledino virtualnim skupnostim, predvsem z vidika tehnološkega 
razvoja, ekonomskih struktur, oblikovanja spletnih in povratno 
funkcionalnih identitet ter družbeno-eksistenčnih in političnih 
implikacij družbenih skupnosti in sveta, ki so ga ustvarile.

Potem ko je preskok v tehnologiji v sedemdesetih letih 20. stoletja 
omogočil pojav prvih praktičnih osebnih računalnikov in igralnih 
konzol, kakšna so Magnavox Odyssey leta 1972 (Jeremy Norman’s 
HistoryofInformation.com 2025) ali številne variacije namenskih 
naprav s popularno igro Pong, je sledil bliskovit razmah industrije vi-
deoiger ob koncu sedemdesetih in začetku osemdesetih let 20. stoletja. 
Takrat so se z (javnimi) igralnimi avtomati in uspešnimi konzolami kot 
je znameniti Atari 2600 postavili temelji sodobne zabaviščne panoge, 
ki pa so se precej zamajali po katastrofalnem zlomu trga videoiger 
v letu 1983 kot posledice prenasičenosti trga z nizkokakovostnimi 
izdelki, mankom zagotavljanja kakovosti in strateško neoprezno po-
trošniško naravnanostjo industrije. Podobno kot pri prej omenjenem 
kasnejšem poku .com balona pa se je, kot se je pokazalo, s tem zaprlo le 
prvo poglavje razvoja panoge, ki je v naslednji fazi, v kateri je ključ-
no vlogo odigralo japonsko podjetje Nintendo s konzolo Nintendo 
Entertainment System (NET), delovala prečiščeno, čvrsteje in bolj 
strateško – s poudarkom na nadzoru kvalitete videoiger, usmerjenem 
trženju in tehnološkem napredovanju (Bitvint 2025).

V osemdesetih letih je s pojavom cenovno dostopnejših in učin-
koviteje grajenih osebnih računalnikov kot je Commodore 64 (C64) 
zaživela tudi domena računalniških iger, ki je med drugim zaradi 
starejšega in pogosto bolj računalniško pismenega občestva ter 
spričo specifik mehanizmov upravljanja na osebnih računalnikih 



64

ponudila precej drugačno igralno izkušnjo od ustreznice na kon-
zolah. Tako so v računalniškem okolju, ki je bil sicer bolj odprt do 
souporabnosti oziroma interaktivnosti od konzolnega, že v osemde-
setih letih 20. stoletja vidno vlogo zavzele igre na področjih komple-
ksnega, pogosto besedilno temelječega igranja vlog (denimo seriji 
Ultima ali Wizardy), simulacij letenja in vožnje (na primer Microsoft 
Flight Simulator) in strategije (mdr. SimCity ali nekoliko poznejša Civi-
lization), kasneje, v začetku devetdesetih, pa prvoosebne strelske igre 
z vplivnima prvopristopnicama Wolfenstein 3D in Doom razvijalca 
ID Software. Prav omenjene zvrsti se bodo izkazale kot najrele-
vantnejši vzori snutju integralnih virtualnih skupnosti prihodnosti. 

Za pregled prvega konkretnega vzvoda, ki neposredno napaja 
vir virtualnih svetov prihodnost, pa se morda ozrimo k danes skoraj 
pozabljeni, a za svoj čas nenavadni in napredni igri Habitat iz leta 
1986, ki se v precej rudimentarni formi izkazuje kot prva računalni-
ška večigralska igra fantazijskih vlog. Četudi je za današnje razmere 
dokaj neobičajen in zastarel, Habitat velja za prvi resnejši poskus 
vzpostavitve virtualne skupnosti v digitalnem okolju. Čeprav je bila 
življenjska pot programa kratka in so bili takratni pogoji za nastop 
tovrstne storitve nezadostni, je igra vsebovala številne elemente, ki 
bodo kasneje postali inventar večigralskih (spletnih) iger: samozaklju-
čeni kibernetski prostor, avatarji, ki v igralnem svetu zastopajo igral-
ce, trajno, konsistentno naravo sveta, povezanega preko modemov, in 
normativno obremenjene interakcije med uporabniki, ki dajejo ton in 
težo dogajalnemu svetu. Po mnenju avtorjev programa je bil Habitat, 
sam po sebi (relevanten) eksperiment na še nepoznanem področju, 
pomemben zlasti z vidika implikacije, ki jo ponuja: da uporabnost 
in učinkovitost kibernetskega prostora bolj določajo interakcije med 
uporabniki ter aktivnost in povezanost virtualne skupnosti kot pa 
napredna tehnologija, ki omogoča intenzivnejše občutenje oziroma 
potopitev v virtualni svet (Morningstar in Farmer 1991, 274, 298).22

22	 Zgodovinsko gledano je seveda razvoj virtualnega prostora podajal velik poudarek raz-
voju imerzivne tehnologije. Ne glede na pomembne konotacije posebnega poudarka na 
stimulaciji plodne interaktivnosti in razvoja skupnostnega občutka pa je vredno opozor-
iti, da smo v času pisanja sestavka, na katerega se zgoraj sklicujem, še daleč od današnje 
tehnologije in perspektiv simulacije notranje zaključenega sveta, ki ga le-ta omogoča.



65

Naslednji pomembni koraki proti vzpostavitvi digitalnega oko-
lja, bistvenega za kasnejši razvoj sodobnih in prihodnjih virtualnih 
spletnih skupnostih, so bili storjeni v drugi polovici devetdesetih 
let 20. stoletja. Takrat se je računalniški segment industrije vide-
oiger razvil v zadostni meri, da je lahko predstavljal konkurenco 
konzolnemu trgu, tehnološko pa je začel prednjačiti. Obenem se 
je izpostavil kot element s samostojnimi interesi, in v tem obdobju 
so izšle igre, ki so imele ključen vpliv pri snovanju ideje persistentne 
virtualne skupnosti: tako je z Ultimo Online (1997) zaživel žanr ma-
sovno-večigralskih iger igranja fantazijskih blog, čemur je botro-
vala vse večja razširjenost interneta in kakovost spletnih povezav; 
velik korak proti intenziviteti občutenja virtualnega prostora pa je 
se zgodil tudi s kvalitativnim prebojem na področju prvoosebnih 
iger, ki so prevzele prvenstvo v popularnosti zvrsti računalniških 
iger, in potopljenost v navidezni svet simulirale precej učinkoviteje 
od neprepričljive zgodnje namenske opreme za virtualno resnič-
nost kot je prej omenjeni Virtual Boy ali pogosto precej dragi pred-
hodni sistemi, ki so bili praviloma bolj tehnološke demonstracije 
kot uporabne naprave. Še dobro desetletje kasneje je po obdobju 
relativne ravnodušnosti do virtualne resničnosti strumen razvoj 
tehnologije pripeljal do prve efektivne, praktično uporabne samo-
stojne naprave za prikaz virtualne resničnosti, Oculus Rift, ki je 
spodbudil prvo generacijo VR sistemov; prvih cenovno dostopnih 
naprav, ki so na osnovi izkušenj s področja videoiger (ki ostajajo 
v središču interesa VR arhitekture) relativno uspešno simulirale 
občutenja virtualne resničnosti pri splošni javnosti in porodile 
sodobno idejo metaverzuma.

Do tedaj so že izšle igre in igralne ustvarjalne platforme, ki so 
zunaj koncepta virtualne resničnosti dokaj uspešno vzpostavile 
virtualne svetove in igrive digitalne skupnosti – med njimi je na 
tem mestu vredno izpostaviti vsaj The Sims, Second Life, Roblox in 
World of Warcraft.23

23	 V tem segmentu se ob lastni raziskavi občasno nanašam na podatke oziroma izpeljave 
zgodovinske pripovedi razvoja videoiger v sozvočju z metaverzumom, podane v Ioan-
nidis in Kontis 2023; in Dionisio, Burns III in Gilbert 2013.



66

Od videoiger do celostnega metaverzuma: med zabavo, novimi 
oblikami kapitalistične ekonomijo in snovanjem digitalne identitete

Spletne večigralske videoigre kot določno družabne dejavnosti v 
digitalnem okolju so tako še pred nastopom celostnega virtualnega 
sveta, kakršen je Metin predlog metaverzuma, demonstrirale mož-
nost oziroma funkcionalnost virtualnega prostora z vgrajeno samo-
lastno ekonomijo, samostojnimi družbenimi pravili in specifičnimi 
oblikami (so)delovanja – ali drugače, pravil igre.24 Znotraj teh premis 
igre služijo več kot le zaprti prostori zabave, kolikor predstavljajo 
eksperimente z alternativnimi realnostmi s samolastnimi fenomeni 
kot so notranja, vzporedna ekonomija s povratnim učinkom na ne-
-virtualno življenje25 ali pojavi, ki se navezujejo na vodilno prvino 
videoiger – interaktivnost. Takšna sta denimo (pogosto široko apli-
kativno) modificiranje iger, ki omogoča igralcem ustvarjati lastna teh-
nična ali vsebinska dopolnila igram ali le navidezno pasivna kultura 
streaminga s povratnimi informacijami razvijalcem iger.

V igrah, kakršne so World of Warcraft, Second Life, Runescape, Minecraft 
ali Roblox uporabniki ne rešujejo le predhodno zadanih nalog v igri, 
temveč (često precej svobodno) komunicirajo in se usklajujejo med seboj, 
trgujejo, gradijo znotrajsvetne vsebine ter oblikujejo virtualne skupnosti. 

Tako so se ob igrah razvile zgodnje oblike »prostorskega in-
terneta« oziroma s svojimi pravili zamejene spletne družbe, kjer 
igralci kot digitalni agenti niso več zgolj gledalci, ampak soavtorji 
svoje izkušnje. Virtualni svetovi teh videoiger pogosto slonijo na 
ogrodju persistentnega domišljijskega stvarstva, kjer igralci na pod-
lagi internih pravil sledijo in spreminjajo predvideno igralno izku-
šnjo.26 S tem se vzpostavlja utemeljujoči imaginarij metaverzuma, 

24	 Več o tem pišem v razdelku o konceptu igre v virtualnih svetovih v nadaljevanju razprave.
25	 Prim. denimo zelo sporno in včasih ilegalno prakso »gold farminga«, pojava, pri kate-

rem igralci v masovnih večigralskih igrah, pogosto z zunanjo prisilo, »rudarijo« valute 
v igri za eventualno menjavo za denar v resničnem svetu (Davis 2009).

26	 Tu je vredno opozoriti na značilnost virtualnih prostorov masovnih večigralskih iger, 
ki kar najuspešneje simulirajo izkušnjo zunanjega sveta – persistentnost (trajnost) svetov, 
ki niso več izključno vezani na dinamiko igralčevega delovanja, ampak tehnično neak-
tualizirano obstajajo oziroma funkcionirajo tudi brez igralčeve prisotnosti, pri čemer 
vključujejo vse kompleksnejše ali bolj organsko vpletene prvine ekonomije, prava in 
družbene dinamike (prim. denimo Dionisio, Burns III in Gilbert 2013). Takšno za-
držanje je tudi eden od temeljnih kriterijev statusa metaverzuma.



67

kjer internet ne služi več kot le komunikacijsko orodje, temveč tudi 
dejavni prostor, ki ga lahko naselimo in sooblikujemo. 

A če se v videoigrah nahaja vzor navideznega sveta, s tem v 
enačbo vsaj delno vpadajo tudi druge pritikline, vključno z eko-
nomsko in kulturno komponento. Tako kot je spletno okolje (vklju-
čujoče koncepcijo metaverzuma) pogosto podvrženo problematični 
logiki kapitalizma oziroma ekonomskih interesov, se problematične 
prakse pojavljajo tudi na področju spletnih večigralskih iger. Prikri-
to trženje, zlorabe ali zatemnitev osnovne vsebine znotraj plenilskih 
modelov, kakršna je pogosto vse bolj uporabljana freemium zasnova 
pri določanju cenovne strategije iger,27 ali licenčno pogojevanje 
lastninjenja proizvodov so redni spremljevalci sodobnega sveta 
spletnih videoiger. Še več, ker imajo igre že v svojem notranjem 
kolesju tendenco zadovoljitve potrošnika in sledenja preračunljivi 
logiki zabavne industrije, so še toliko bolj dovzetne za nastop spor-
nih ekonomskih in promocijskih potez.

Igre s persistentnimi imaginarnimi prostori kot so Fortnite, De-
stiny ali Grand Theft Auto Online vsebujejo notranjo ekonomijo z vir-
tualnim imetjem in trgovanjem; igralci za resnični denar kupujejo 
digitalna oblačila, zemljišča ali vozila. Agresivna prodajna logika 
narekuje, da je moč monetizirati vsak vidik človeške interakcije, 
vključno z identiteto, estetiko in spremljevalnimi elementi dru-
žabnosti; tovrstnemu naziranju sledijo tudi druge sledi predvide-
nega kompleksnejšega virtualnega sveta – najraje metaverzuma 
– kakršne je moč zaznati v razvoju družbenih omrežij.28 

Vsako spremembo oblačila ali dekorativno nadgradnjo avatarja 
in njegovega imetja je moč vstaviti v mrežo finančnih transakcij, 
ki služijo kot mehanizmi obstoja večigralskih iger modelov nove 
dobe. V razvitem digitalnem kapitalizmu današnjega dne ekonomija 
virtualnega prostora, kar vključuje metaverzum, temelji na licen-
ciranju (raje kot lastništvu) digitalnih dobrin in mikrotransakcijah, 

27	 V teh primerih je osnovna različica igre pogosto oskubljena, izpolnitev vsebine pa 
zahteva progresivno višje, včasih predhodne nepredvidene izdatke.

28	 Prim. denimo sodobne oglaševalske prijeme in (monetizirana) razvedrilna dopolnila 
osnovne sheme platforme pri Metinih družbenih omrežjih Facebook in Instagram.



68

omogočanju (pogosto številnih) nakupov z nižjo zaznavnostjo in 
manjšimi zneski. Tovrstni prijemi, ki jih bom dodatno razgalil v 
nadaljevanju, se izražajo kot precej sporne prakse, uperjene zlasti 
proti mlajšim in računalniško manj izobraženim uporabnikom. 
Bivalni spletni prostori – vključujoč videoigre – danes vse bolj pos-
tajajo platforme trajnostne monetizacije, kjer so meje med igro in 
delom, prostim časom in (delovno) produktivnostjo, pa zabavo in 
potrošnjo vse bolj zabrisane.

Za razvojem navideznih svetov, virtualnih ekonomij in digital-
nih dobrin stoji milijardna industrija, ki jo zaznamujejo investici-
je, inovacije in pogosto precej problematični prijemi tehnoloških 
gigantov oziroma ambicioznih podjetij, kakršni so Meta, Microsoft, 
Valve in Epic Games. S postavljanjem pravil igre in praktičnim last-
ništvom igralnega prostora v svetu, kjer so uporabniki statusno 
večinoma degradirani na nivo najemnikov v celoti kupljenih pro-
izvodov. Tu se razbere struktura, ki jo je Srnicek znamenito poi-
menoval platformni kapitalizem, delovanje spletnih velikanov, ki kot 
platforme objemajo virtualno okolje sodobnega sveta zabave in 
prenosa informacij: tehnološki mogotci v spremenjenih ekonom-
skih razmerah digitalne dobe ne le sodelujejo, pač pa ob razvoju 
programske in strojne opreme vzpostavljajo zasebno okolje, preko 
katerih se vrši dogajanje – naj si bo to le zabava, nakupovanje ali 
izobraževanje – in kjer podjetja sama podajajo pravila delovanja, 
s tem pa tudi vplivajo na tendenco razvoja digitalnega okolja (Sr-
nicek 2017); vključno s kompleksnim metaverzumom. Čeprav so 
pri tem podjetja še vedno vezana na upoštevanje družbenih pravil, 
pa manj pravno obremenjeno okolje vendarle, kot bomo videli, 
ponuja lažje možnosti za uporabo družbene in ekonomske moči 
za dosego ciljev.

O premenah, ki jih pritikline spletnega okolja vnašajo v struk-
turo kapitalistične ekonomije, lahko govorimo tudi iz druge pri-
tikline. Spletni velikani, ki postajajo entitete globalnega okolja in 
dejansko – pa v vse večji meri tudi že pravno – niso več geografsko 
vezani na izvorni kraj, vse bolj vstopajo v prostor (virtualno posre-
dovane) osebne identitete in način bivanja spletnih uporabnikov. 



69

Tako ekonomsko ozadje spletnega okolja pridobi tudi lastnosti nad-
zornega kapitalizma [surveillance capitalism]. Izraz je konceptualno 
razgrnila Shoshana Zuboff v delu The Age of Surveillance Capitalism: 
The Fight for a Human Future at the New Frontier of Power, v katerem 
izpostavlja misel, da se v spletnem okolju digitaliziranega svet zari-
suje nova paradigma politične ekonomije, v katerem dobičkaželjna 
podjetja uporabljajo (včasih prikrito pridobljene) osebne podatke in 
preference kot odtise spletnega udejstvovanja uporabnikov za dosego 
ekonomskih cilje in natančnejše usmerjanje oglaševanja. 

Ena od določujočih značilnosti tako videoiger kot digitalnih sve-
tov, kakršen je metaverzum, je možnost oblikovanja in spreminjanja 
lastne (digitalne) identitete preko avatarjev – uporabnikove reprezen-
tacije sebstva – v digitalnem okolju. Igralci v videoigrah lahko pri 
svojih digitalnih zastopnikih spreminjajo spol, videz, vedenje, način 
govora in celo ontološki status – v danih okoliščinah se lahko prele-
vijo različna bitja, stroje, izmišljene entitete. Po mnenju Zuboff tudi 
v razmerju do teh določil živimo v dobi nadzornega kapitalizma, kjer se 
vedenje oziroma spletno delovanje ne le predlaga in spremlja s strani 
tistih, ki držijo družbeno moč na spletu, temveč se tudi oblikuje in 
nadzoruje. Na primeru digitalnih ali virtualnih okolij to pomeni, da 
uporabnik vse težje loči med fizično in digitalno osebnostjo, kolikor 
slednja predstavlja napredno in navidezno samohoteno vzpostavi-
tev, ki je v realnosti neprestano vodena preko načrtnih algoritmov, 
platform in tržnih strategij (prim. Zuboff 2019). V imenu (utopične) 
obljube funkcionalne fluidne identitete in osvoboditve od telesnih in 
družbenih omejitev, metaverzum in igre, ki ga predpostavljajo, v tej 
perspektivi pogosto poraja nadzor in kulturno dominacijo, ki se vrši 
nad uporabnikovimi željami in vedenjskimi praksami.

Pogosto so možnosti za samoizraženje v digitalnem svetu utvare 
ali zgolj navidezne izbire – iluzija izbire – in kvečjemu dekorativni 
elementi. Čeprav ima uporabnik praviloma precej proste roke, da 
ustvari svoj avatar, je nabor možnosti individualizacije digital-
ne osebnosti omejen s platformnimi, ideološkimi in ekonomskimi 
določili predlogov, ki so vezani na estetske, etične in potrošniške 
standarde dobe. V tem pogledu je spletna subjektiviteta v precejšnji 



70

meri vezana na estetske, kulturne in tržne norme, ki pronicajo skozi 
digitalno okolje. Snovanje spletne osebnosti se tako lahko gleda 
skozi prizmo komodifikacije navideznih osebnosti in osebnih želja 
ter specifikacij; v povratnem loku prav podatki, ki jih vnašamo v 
sistem spleta, predstavljajo zasnovo za snop kulturnih dobrin, ki 
jih platformno delujoča podjetja izpostavljajo kot podaljške na-
ših interesov – četudi so ti prilagojeni tržni logiki spletnega oko-
lja, generalizirani in nakazujejo delovanje v obrisih tega, kar sta 
Horkheimer in Adorno že kmalu po koncu druge svetovne vojne 
izrazila s pojmom kulturne industrije – načrtne masovne produkcije 
standardiziranih kulturnih dobrin praviloma skromne umetniške 
in spoznavne vrednosti, ki zavedejo odjemalce v ideološko slepoto 
in jih spreminjajo v odvisne, pasivne potrošnike izdelkov zabavne 
industrije (Horkheimer in Adorno 2006, 133–179). V dobi digi-
talizacije, ko so možnosti za manipulacijo občestva in pospešeno 
postale še bolj številne in efektivne, stara teza o kulturni industriji, 
mutatis mutandis, morda ne izgublja na veljavi.

Zdi se namreč, da danes vodilni spletni akterji s pomočjo vse 
kompleksnejših algoritmov in optimizirane spletne podobe ustvar-
jajo okolje, ki potencialno postvarja digitalni subjekt v podatkovno 
referenco in tarčo prediktivne analitike. Pri tem mu pod pretvezo 
interaktivnega soustvarjanja spletnega sveta in svobodnega samo-
oblikovanja morda še učinkoviteje kot kadarkoli pred tem zastavlja 
skrbno premišljen, preddoločen program, ki izvornega uporabni-
ka – referenco avatarja – miselno uspava in ga naredi ideološko 
trpnega – v svetu navidezne interaktivnosti.

Algoritmi so pogosto vezani na ideološko podstat, ki jo nareku-
jejo gospodarsko močna, v družbo dejavno vpeta tehnološka podje-
tja. Tudi ta se vključujejo v vzpostavljanje spletne subjektivnosti, ki 
v sozvočju z interesi podjetij pogosto temeljijo na performativnosti 
in splošni (pred)vidljivosti. Všečnost, digitalna privlačnost in skla-
dnost s tržnimi pričakovanji krojijo način, kako se pod vodstvom 
spletnih normativov oblikuje in potrjuje digitalni posameznik; pri 
tem so navidezno notranji vzgibi pogosto subtilna zunanja sugestija 
ali celo prisila. 



71

To si lahko predočimo na primeru videoiger, ki predpostavljajo 
igralni »peskovnik« za prosto sestavljanje elementov ali celo modu-
lov igralnega sveta – denimo Fortnite, Roblox ali LittleBigPlanet. To so 
igre, ki dopuščajo ustvarjalno delovanje in soustvarjanje vsebine po 
predhodno določeni premici, ki je pogosto raznolika – tu gre goto-
vo posebna omemba Roblexu – a vpeta v sfero neprikritega ogla-
ševanja dodatkov, problematičnih mehanizmov delovanja (prim. 
Hardwick, Marcus Carter, Harkin, ZhangShao in Egliston 2025) 
in usmerjene vsebine na osnovi povratnih informacij, ki so pogos-
to podane v postvarjenem, ideologiziranem ozračju. Še posebej 
problematično je, da je velik del odjemalcev spletnih videoiger, ki 
so še morda posebej dovzetni za agresivno oglaševanje in nagovar-
janje po domnevnih željah, mladoletnih oziroma gre pri nekaterih 
programih celo za otroke pod 13 leti (prav tam).

Ker digitalno vključeni posameznik ponotranji pravila iger, v 
katerih si prizadeva za uspeh, je sledenje tehničnim in normativ-
nim tendencam digitalne dobe vse manj vezano na zunanjo prisilo. 
Prav koncept igre, igrane po preddoločenih pravilih, se bo izkazal 
kot ključnega pri razumevanju ontološkega statusa in normativnega 
potenciala virtualne skupnosti. Vendar če bom kasneje pozoren 
predvsem na konstruktivne elemente funkcije vršenja igre,29 je na 
tem mestu vredno omeniti problematične dejavnike shematizma 
spletnih videoiger – in s podaljškom, spletnih skupnosti kot takih – 
kjer so pravila igre pogosto kalup, ki zamejuje spletno participacijo 
in samooblikovanje v primežu ideoloških in oportunističnih prvin. 

Prav kadar subjekt sprejme ideologijo kot naravno, nujno ali 
zaželeno stanje stvari, se ta izrazi kot najbolj učinkovita – to velja 
še posebej takrat, ko se ideologija upodobi kot narava, ki prikrito 
postvarja družbene odnose v navidezno predvidljivem sistemu (prim. 
Adorno 2004, 347–349). Nove oblike digitalne subjektivnosti – in 
s tem procesa subjektivizacije – ki so zamenjale tradicionalne ali si 
prilagodile oblike identifikacije, vezane denimo na narod ali religijo, 
so pogosto natančno premišljene in ustrojene s strani ponudnikov 

29	 Glej peto poglavje pričujoče knjige.



72

platformnih storitev – buržujev digitalne dobe. Vidnost, spletna vpliv-
nost, prodornost – sodobne kategorije identifikacije so prevzele in 
spremenile tradicionalne tvorbe samoidentitete in jih navezale na 
sistem, ki poraja reprodukcijo spletne subjektivizacije s pomočjo všeč-
kov, komentarjev, sledilcev oziroma algoritmične potrditve.

Zdi se, da so prav videoigre s svojo zasvojljivostjo, napeljeva-
njem na eskapizem in estetizacijo družbenega ter neposrednostjo, 
s katero spričo interaktivnosti bolj katera koli druga sorodna vrsta 
zabavne industrije nagovarjajo posameznika, model temne pri-
hodnosti, ki nas morda čaka v spletnih okrožjih. Ne nazadnje se 
prav v videoigrah včerajšnjega dne skrivajo semena morebitnih 
metaverzumov digitalne prihodnosti. 

Iz vodene navidezne resničnosti videoiger  
k interaktivni virtualnosti metaverzumov:  

plodnost interakcije in prikrite pritikline  
virtualnega sveta

A ne glede na zgoraj povedano razsežnosti videoiger ali spletnih 
skupnosti prihodnosti vendarle nimajo le negativnih konotacij. Že 
takoj je vredno izpostaviti protiutež postvarjajoči mainstream indu-
striji iger, ki nemara še bolj kot drugi elementi zabaviščne industrije 
deluje po principih kulturne industrije – v zadnjih letih vse bolj 
živahno in razbohoteno indie sceno na področju videoiger. Čeprav 
so igre, ki se po produkcijski ali vsebinski plati umeščajo med ne-
odvisne, pogosto vezane na pretekle, manj kompleksne in lažje 
postavljene vzorce delovanja videoiger, strukturna ali vsebinska 
vrnitev v času nazaj, kot na primeru igre Videoverse (2025), včasih 
presega zgolj kupovanje nostalgije in utegne kazati smernice razvo-
ja celo visoko proračunskih del, medtem ko je deležna kritiškega 
odobravanja; takšna primera sta bila v zadnjem desetletju denimo 
Undertale (2015) ali Hollow Knight (2017).

Vendar način, s katerim so videoigre kazale smer razvoju zaba-
viščne industrije, ni izčrpan z neposredno namembnostjo iger kot 
razvedrila, učnega pripomočka ali umetnostnega izraza. Podobno 
kot večina primerov umetne inteligence je gonilo delovanja videoi-



73

ger vezano na kvantifikacijo podatkov in preračunljivost strukture 
kljub možnim odstopanjem od vsebinskih pričakovanj. Specifične 
težnje programskega okolja spletnih svetov so ugodno prevedljive 
v ciljno orientirano govorico, ki, navkljub zgoraj opisanim nevar-
nostim, podaja trdno osnovo za empirično razlaganje sveta; ne 
nazadnje z izpostavitvijo pomembnih pritiklin človeškega razuma 
in družbenosti, o čemer pišem na drugih mestih v knjigi. Vseka-
kor pa namenska optimizacija predvidljivosti, ki jo v virtualnem 
okolju oziroma ob obvladovanju sistemske koherence digitalnih svetov 
zahteva struktura na igri temelječih spletnih skupnosti, predstavlja 
pomemben gradnik infrastrukture spletne družbe. To seveda ne 
odvezuje tovrstnih modelov delovanja od sprege s temeljnimi teža-
vami, s katerimi se srečujejo na spoznavnem in vrednostnem polju. 

Način funkcioniranja videoiger je pri tem vzor sprememb na 
številnih, včasih tudi precej nepovezanih področjih, kar se razvi-
di v splošni igrifikaciji, (video)igram podobnih manirah izražanja 
in delovanja – na primer pri dejavnosti, oglaševanju in modelu 
trženja (spletnih) trgovin (v zadnjem obdobju je značilen primer 
platforma Temu, kjer je celoten postopek nakupovanja povezan s 
formo tekmovanja oziroma iger na srečo ter igralno izkušnjo) ali 
vse obširnejši uporabi določnega izrazja iz videoiger v spletu (prim. 
denimo konceptualno pretanjeno uporabo izrazov iz videoiger, 
kakršni so reload, unlock ali quest v neobičajnih kontekstih).

V tem okrilju je pomembno izpostaviti, da videoigre, igrifika-
cija in z igrami spodbujena virtualna resničnost niso povezani le 
z indiferentno logiko predvidljivosti, kapitalističnimi interesi in 
problematiko nadzora in oblasti. Kot večplastni proizvodi zabavne 
industrije lahko videoigre – ki so ali niso prepoznane kot umetno-
stni produkti –30 nagovarjajo uporabnike k premisleku z več zornih 
kotov, poglobljenemu vpogledu v kritična družbena vprašanja, jim 
predstavljajo referenčne točke odpora in omogočajo svojevrstno, 
vsaj delno participativno umetniško izražanje v svetu, kjer sta si 
avtor in uporabnik bližje kot pri drugih sorodnih izdelkih.

30	 To vprašanje je še vedno precej pogosto zastavljeno, a ga na tem mestu ne bom razvijal.



74

Tako zlasti neodvisne igre pogosto prestopajo sfero pričakova-
nega in konformnega ter odpirajo kompleksna etična, politična in 
spoznavna vprašanja: tako nas denimo Disco Elysium (2019) spod-
bode k razmišljanju o posledicah sprevrženih političnih praks, This 
War of Mine (2014) obenem razkriva etično panoramo v tragičnem 
okolju, SOMA (2015) pa izpostavlja problematiko generativne ume-
tne inteligence in zavesti v svetu prihodnosti.

Prav tako so subverzivne prakse, čeprav bolj v domeni igralcev, 
vezane na sodelovanje na večjih in bolj priljubljenih platformah: 
tako na primer igralci vzpostavljajo »območja anarhije« v Minecraf-
tu (2011) ali izvajajo akcije s politično konotacijo v igri Fortnight 
(2017). Uporabniki digitalnih svetov izkoriščajo interaktivno digi-
talno okolico za potencialno družbeno-aktivna dejanja – a tako, kot 
je pogosto v fizičnem svetu, so možnosti tovrstnih dejanj institucio-
nalno omejene; v spletnem okolju zaradi lažje zabrisanih ali prik-
ritih operativnih struktur in problematičnosti načina participacije 
pri gradnji virtualnih svetov morda še precej bolj.

Pa vendar je ta prostor prav zaradi koncentracije družbene – sple-
tne – moči v rokah platformnih upravljavcev in medijskih operaterjev 
v precejšnji meri še vedno slabo izkoriščen. Čeprav se lahko videoigre 
razbirajo kot (umetnostne) oblike kritične kulture, ironije in poskusa 
transformacije spoznanja in vedenja, so obremenjene s omejitvami 
forme in pravil igre, ki so tako zunanje kot (po)notran(je)ne – to na-
mesto omogočanja razprtja kompleksnih in globinskih problemov 
pogosto vodi v osredotočanje na estetske podrobnosti, navidezne ali 
površinske izzive in, končno, načrtno depolitizacijo sicer ideološko 
ogroženega sveta, ki se zdi bolj pertinentna kot na primeru filma ali 
literature. Tudi tu se razkriva podobnost igralne s celostno spletno 
skupnostjo, kar izpostavljam tudi v nadaljevanju razprave.

Metaverzum kot realizacija interaktivne strukture skupnostno 
temelječih videoiger v integralnem, celostno oblikovanem in sto-
ritveno izpopolnjenem svetu je pogosto zamišljen kot potencialno 
odprt, ideološko niveliziran, decentraliziran in participativen – 
razviden na način, na katerega se nanašam v sklepnih razmisle-
kih. Realneje so spletni svetovi v primežu podjetij z dostopom do 



75

operativnih dejavnikov in temeljne strukture platforme, kjer se 
določajo pravila interakcije, razpolaganje z uporabniškimi podatki 
in nadzor vsebine. Razmerje med platformnim ogrodjem in up-
ravljalci ter uporabniki je tako večidel asimetrično.

Fuchs meni, da je navkljub obetom interaktivne skupnosti s 
povratnimi zankami digitalna participacija pogosto iluzija, saj 
uporabniki nimajo dejanskega vpliva na strukturo ali upravljanje 
digitalnih prostorov oziroma je takšen vpliv le estetski ali navide-
zen. V tej luči metaverzum reproducira indiferentno, včasih celo 
neposredno nedemokratično logiko vodenja digitalnega prostora 
brez skupnostnega normiranja spletnega delovanja ali spoštovanja 
pravic uporabnikov. V tem okolju so pogosto arbitrarna cenzura, 
izključevanje ali nepregledne spremembe pogojev uporabe prej 
stalnica kot izjema (prim. Fuchs 2014, 52–68).

Vsekakor so tako videoigre kot kompleksne, celostne spletne 
skupnosti tudi v tem pogledu ključno osredinjene na spletnega 
uporabnika, ki v spletnem okolju nastopa s svojo digitalno repre-
zentacijo – avatarjem. Avatar je v tem segmentu poslednji izraz 
iz videoiger, ki si je našel pot v popularno kulturo in postal inven-
tar razprav o spletnih skupnostih. Predstavlja digitalno identiteto 
spletnega oziroma virtualnega uporabnika, ki premošča razkorak 
med fizično in digitalno prisotnostjo in, kakor izpostavljam tudi na 
drugih mestih, sooblikuje predstavo o spletni družbi kot simulaciji 
fizičnega sveta z dodanimi vrednostmi posebnih spremenljiv.

V tem oziru je avatar do neke mere drugačen – in v nekaterih 
stvareh navidezno več kot – od izhodiščnega subjekta. Uporabniki si 
v družabnih videoigrah, na platformah in v spletnih svetovih prek 
avatarjev oblikujejo specifično (digitalno) identiteto, ki se kot posle-
dica reproduktivne sinteze31 zdi pogosto bolj reflektirana, strateško 
nadzorovana in estetsko prilagojena kot zasnova z fizičnega sveta.

Po razmišljanju Sherry Turkle razmere v spletnem okolju pred-
postavljajo obstoj fragmentirane subjektivnosti oziroma funkcionalno 

31	 Glej razumevanje razmerja med reproduktivno in produktivno imaginacijo v prejšn-
jem poglavju.



76

multiple osebnosti, kjer posameznica vzporedno sobiva v več raz-
ličnih identitetnih obzorjih. V tem pogledu avatarji niso le orodja 
za interakcijo ali odvisni podaljški fizične osebnosti v virtualnem 
svetu, temveč postanejo v precejšnji meri samostojni nosilci druž-
benih pričakovanj in mehanizmov samodiscipline. Pri se spletno 
okolje – vključujoče koncept metaverzuma – ne izraža bistveno kot 
prostor eskapizma pred zunanjimi problemi, temveč ključno kot 
svet samosvojih vrednot in načinov delovanja, ki pogosto zahte-
vajo ponotranjenje spletnih – platformnih – norm in vrednot. Tu 
se po vzoru Foucaultove metafore panoptikuma odvija uporabniški 
samonadzor, ki pogosto odvrača od potrebe po zunanji prisili, pri 
tem utegne onemogočiti možnosti celostne regulacije (Turkle 2011, 
194–196, 262).

Vendar pa ob upravičeni previdnosti in kritikah stanja spletnega 
sveta in uporabniške izkušnje ne smemo izgubiti izpred oči trans-
formativnega potenciala digitalne skupnosti, ki utegne tvoriti kon-
struktivne miselne, normativne in podporne sisteme. Od peer support 
skupin na platformi Discord, ki promovirajo duševno stanje med 
igralci videoiger, pa izobraževalnih kotičkov in političnih kanalov 
do podpornih skupin Reddita – spletne skupnosti utegnejo manevri-
rati med pastmi digitalnega izkustva in predstavljati primere tvor-
nih družbenih dejavnosti (mdr. glej Colder Carras, Bergendahl in 
Labrique 2021). Tovrstne prakse dokazujejo, da digitalne skupnosti 
niso le ideološko vodene in oblastniško nadzorovane ali irelevantne 
in odvračajoče od ključnih družbenih problemov, temveč postajajo 
eni izmed stebrov dozorevanja in vzpostavljanja osebne identitete 
– vse pogosteje ob pomoči spletnih avatarjev.

Tu se je potrebno za trenutek vrniti k relevantnim teorijam 
družbeno pogojenega osebnega razvoja in strukture etičnih do-
ločil, kakršna je v prejšnjem poglavju omenjena teorija pripoz-
nanja, ki jo je morda najvidneje v zadnjih treh desetletjih razvijal 
Axel Honneth. Vsekakor se zdi, da plastičnost subjektnega izraza 
na spletu in enostavno možnosti spreminjanja in prehajanja med 
identitetami vsaj delno vplivajo na čvrstost oziroma obstojnost 



77

pripoznavnih struktur. Kot kažejo številne raziskave,32 je spletna 
realnost še posebej dovzetna za hitro spreminjajoča se mnenja, 
dezinformacije, prisotnost odmevnih komor, ki širijo nestrpnost, in 
zahteve po preoblikovanju izrazov sebstva v nadzorovanem okolju. 
Pri tem je sicer možno predočiti razvoj vrednostne strukture na 
osnovi formalne etične koncepcije na osnovi temeljev družbenega 
pripoznanja ali fundamentalnih komunikacijskih razmerij, vendar 
predstavlja normativno fluidni, pogosto pravno neizpopolnjeni in 
tako rekoč nezaustavljivo pospešeni svet digitalne dobe poseben 
primer, ki z novimi pogoji in razmerji zahteva ponovni premislek 
o zasnovah človekovega normativnega delovanja. Na dlani je, da 
se povprašamo o ključnih moralnih in pravnih implikacijah bivanja 
v spletnem okolju.

Še pred tem pa velja narediti zaključek podpoglavju, v katerem 
sem pokazal na strukturno, tehnološko in normativno ujemanje in 
prehod od spletnih videoiger, ki zastavljajo obstoj spletne skupnos-
ti, ter kompleksnih razširitev ozirom obogatitev svetovnega spleta 
kakršna je podana v konceptu metaverzuma. Kolikor videoigre in 
značilnosti okolja, ki so ga pomagale spremeniti in določiti, pred-
stavljajo tehnološko, kulturno, ekonomsko in politično ogrodje 
spletnih svetov prihodnosti, je treba upoštevati njihove komple-
ksne učinke oziroma račun, ki ga podajajo sodobni družbi: nove 
metode preoblikovanja subjektivnosti, rekonstrukcijo (platformne 
in nadzorne) ekonomije ter izgradnja novih oblik prostora in časa 
v drugem, a ne nadomestnem svetu. Kot orodje sodobne družbene 
reprodukcije so videoigre pomemben vir informacij o bodočnosti 
spletnega povezovanja – pri tem pa je na nas, da gradimo na pre-
poznavno relevantnih težnjah kot so učinkoviti mehanizmi poli-
tične participacije preko virtualnega okolja, razumevanje pravic 
spletnih uporabnikov in kompleksna etična in pravna regulacija 
– virtualni svetovi, metaverzumi, lahko obetajo, da so več kot le 
izkoriščenje nove tržne niše ali dobičkonosno orodje nadzora in 
manipulacije le, kadar postanejo tudi prostori razmeroma varnega 

32	 Prim. denimo Hickey, Fessler, Lerman in Burghard 2025; in Christen 2019.



78

skupnostnega ustvarjanja, digitalne sozavednosti in potencialno 
– emancipacije.33 V ta namen si je treba predočiti njihove norma-
tivne vidike.

Izziv etične strukture, moralnih standardov 
in pravnega varstva v spletnem okolju

Kolikor je moč trditi, da se preko spleta vsak dan prenašajo 
prepoznavni in součinkujoči, čeprav raznoliki kulturni, estetski, 
sporazumevalni in pojmovni vzorci, ki tvorijo vrednotenjsko 
ozadje družbe, ki dejavno nastaja na spletu, je težje govoriti o 
enotnem pravnem horizontu spletnega okolja. V tem segmentu 
se bom posvetil etično-moralnim in pravnim vidikom kulturnega 
in tehnološkega fenomena spleta, ki vključuje pomembne in pre-
lomne dejavnike normativne presoje, med drugim razpršenost in 
nestalnost osebne identitete, nove oblike kibernetske ekonomije, 
večizraznost in ambivalentnost političnega udejanjanja v spletu 
ter problematične, pogosto prikrite načine vzpostavitve digitalne 
hegemonije. Pri vprašanju razvoja stebrov spletne normativnosti 
ni odveč izpostaviti pomena vse bolj prodorne in širokopotezno 
delujoče umetne inteligence, ki vse vidneje soustvarja smisel na 
spletu oziroma učinkuje na razumevanje in vrednotenje v digi-
talnem svetu.

Vsekakor je treba že takoj omeniti, da predstavlja digitalno oko-
lje poseben primer življenjskega sveta oziroma oblike bivanja, ki 
že na primarni ravni zahteva svojstveno postavitev normativnih 
temeljev. Pri tem je razmerje med etičnimi vrednotami, moralnimi 
standardi in pravnimi pravili pogosto bolj nejasno in zabrisano kot 
v fizični družbi, kjer normativnost lažje organsko vrašča v druž-

33	 Pomembno je poudariti, da je premislek o strukturi in razmerjih moči v spletnem okolju, 
regulacij spletnih platform in implementaciji čim bolj celostnih digitalnih pravic upo-
rabnikov v bližnji prihodnost slej ko prej obveza s strani regulatorjev, akterjev spletne 
politike in tudi sodelujočih uporabnikov, če se želimo izogniti tendenci spreminjanja 
metaverzuma – morebitnega interneta bodočnosti – v nadzorovani projekt korporativne 
dominacije. Po drugi strani obstajajo odprti vir, uporabni materiali in skupnost vednos-
ti, ki omogočajo dejaven angažma, razvoj skupnih normativnih projektov in izboljšanje 
spletne, družbene in politične pismenosti uporabnikov, kar ne zapira vrat emancipator-
nemu potencialu digitalne skupnosti. Vsekakor pa manevriranje med patološkostjo in 
normativnim preporodom ni odvisno le od uporabnikov samih; na zunanje silnice se 
mogoče lahko ustrezno nanaša le dovolj kompleksno razvita kritična teorija spleta. 



79

beno stvarnost skozi daljše zgodovinsko obdobje. Obenem hitre 
spremembe zahtevajo premene, ki že na strukturni ravni zavira-
jo rigidnost in neprepustnost za nebistvene okoliščine, kar zavira 
čvrstost predvsem mreže pravnih pravil, a tudi obstoja trdnejših 
povezav na osnovi trajnih moralnih kalupov.

Pri razumevanju razmerja med tipi vedenjskih normativnih ele-
mentov si utegnemo pomagati s Habermasovo določitvijo, kjer se 
etično-politične vrednote, izhajajoče iz življenjskega sveta, formalno 
kategorialno ločujejo od vsebinsko manj razločenih moralnih norm 
in pravnih pravil, ki jih zgodnejši Habermas še povezuje z delova-
njem sistema in ki so nujne za operativnost družbene reprodukcije 
na politični in pravni ravni (mdr. glej Habermas 1992, 253–261). 
Po Levinasu se kraljestvo etike, ki ključno določa človeško bivanje, 
normativno zaključi ob prihodu tretjega, ki zahteva nevtralnejšo 
držo, značilno za politiko in moralo. Tudi na tej podlagi Honneth 
zariše možnost etike singularnosti in kritične teorije sistematične 
veljavnosti, ki bi nemara lahko ponudi obetavno raziskavo v sple-
tnem okolju (Honneth 2007, 113–121).

Na tem mestu moram ob ponotranjenju relevantnega konteksta 
misel na takšno raziskavo pustiti vnemar in najprej izpostaviti bi-
stvene normativne značilnosti in izzive spletnega sveta. Že na prvi 
pogled se zdi, da internetno okolje poraja drugačno morfologijo 
odnosov med ljudmi in zahteva pretanjen pristop k razumevanju, 
ki bo ustrezno določil prehod med redi normativnosti: intersubjek-
tivnimi etičnimi določili, moralnim standardi in pravnimi pravili, 
ki imajo vsaj na določenih področjih v digitalnem svetu šibkejšo 
podobo in domet ali so implementaciji manj zavezujoča

Načeloma velja, da obseg in kompleksnost svetovnega spleta 
in družbe, ki jo internet sovzpostavlja, postavlja zahtevo po pri-
lagodljivosti in relativni odprtosti urejevalnih pravil, ki morajo 
upoštevati obstoj zgolj teoretičnih, potencialnih prikritih ali šele 
potencialno razvitih možnosti razvoja. Internet je namreč neneh-
no v gibanju, tehnološki in vsebinski širitvi, obenem pa ga kot 
vmesnik, ki deluje na globalnem nivoju – v splošnem oziru kot 
univerzalna referenca – ni moč enostavno zavezati enotni jurisdik-



80

ciji, ki bi delovala na trdno pravno zavezujoči osnovi državnega 
prava. Vsekakor v globalna spletna izkušnja prima facie skladnejša 
z možnostjo dogovorov na stopnji mednarodnega prava, ki pa je 
manj zavezujoča in pravno ohlapnejša ter neprimerna za posame-
zna področja. Misel, da bi se internet moral pravno identificirati 
s samostojno, geopolitično neodvisno področno strukturo, je va-
bljiva, a verjetno za zdaj še neizvedljiva (prim. UpCounsel 2025). 
Nedvomno bi jasneje zamejeni metaverzumi potrebovali čvrsto 
regulativno ogrodje, ki ga lahko zagotovi namensko pravo, a je to 
za zdaj še velik izziv, ki ga zlasti določata problema normativne-
ga upravičenja in jurisdikcije – o tem, kaj so upravičene postavke 
pravnih pravil in kdo jih določa.

Glede na razvoj interneta po letu 1991, ko je postal World Wide 
Web mednarodna referenca, je moč domnevati, da se za razliko 
od ustaljenih zgodovinskih premis v zadnjem obdobju v zunajsple-
tnem okolju normativno določanje spletnega sveta vzpostavlja od 
spodaj navzgor, od predlogov postopanja v odnosih med entitetami 
na elementarni ravni do primerov specializiranega internetnega 
prava, kakršna je Splošna uredba EU o varstvu podatkov (General 
Data Protection Regulation ali GDPR; Evropska unija 2025). Ne 
glede na vse intenzivnejšo pravno regulacijo svetovnega spleta, je 
ta še vedno v pretežni meri nezadostna oziroma se sooča z velikimi 
izzivi. Spletno okolje je tako, tudi zaradi notranjih mehanizmov 
in vpliva temeljnih usmerjevalnih principov, kakršno je načelo 
nevtralnosti interneta [net neutrality], ki določa enakovredno 
obravnavanje spletnega prometa in povezav ne glede na izvor ali 
vsebino,34 pa teženj o ohranitvi interaktivne strukture in temeljno 
demokratične sheme interneta ter količine možnih spletnih izku-
šenj, ki jih je lažje nadzorovati ad hoc ali na osnovi situacijske pre-
soje med deležniki, še vedno pretežno prostor družbe, osnovane 

34	 Ne glede na to, da se načelo nevtralnosti interneta, ki povezana z nekaterimi izmed 
najzgodnejših poskusov regulacije interneta, primarno nanaša na proceduralno ali 
formalno enačenje omrežnega povezovanja, ma vendarle odzven tudi v materialnem 
oziroma normativnem pomenu, kolikor omogoča pošteno rabo spletnih orodij del-
jenje vsebin, ter poudarja participativnost, odprtost in strukturno svobodo spletnega 
delovanja. V začetku 2025 je ameriško sodišče razsodilo, da se internetni ponudniki 
storitev ne določajo več kot orodja, kar je pripomoglo k regulaciji nevtralnosti, in ošibi-
lo veljavnost načela (BBC 2025).



81

na standardizaciji posameznih (etičnih in pragmatičnih) vrednot. 
Normativno določanje spletnega delovanja se morda za razliko od 
delovanja držav, osnovanih na konceptu vladavine prava, še vedno 
lažje in učinkoviteje prenaša in predvsem kaznuje po horizon-
talni premici, kjer se le prgišče možnih prestopkov sankcionira 
po določitvah pravne ravni, še manj pa se jih po njej obravnava. 
Šele postopoma vertikalno med redi vedenjskega urejanja, kar je 
razvidno iz v nadaljevanju navedenih primerov prakse spletnega 
normativnega urejanja.

Bistveno je, da se etično vrednotenje širi po večinoma vodoravni 
premici tudi med različnimi razmeroma normativno zaključenimi 
področji spletnega okolja s svojimi jezikovnimi, urejevalnimi in ve-
denjskimi pravili, z uporabo Wittgensteinovega pojma, življenjskimi 
oblikami ali svetovi (posameznimi omrežnimi videoigrami, forumi 
in podforumi, Discord kanali idr.) – predhodniki tega, kar bo nekoč 
morda mreža metaverzumov. Čeprav so elementi spleta vsaj delno 
enotno preobraženi pod vplivom ekonomskih in statusno-političnih 
kriterijev platformskega kapitalizma, za spletno okolje še vedno 
velja, da je pravno dokaj neobteženo, vrednostno raznoliko in nor-
mativno fluidno z večjo stopnjo spreminjanja moralnih tendenc kot 
je značilno za družbe pravno reguliranih državnih tvorb. Kljub 
temu, da se z velikopoteznimi zakonodajnimi projekti, kot je že 
omenjena GDPR, postopoma povečuje stopnja pravne integracije 
interneta, ta še zlasti v nekaterih ključnih regijah ni temeljita in za-
ostaja za vsebinsko širitvijo in tehnološkim razvojem informacijskih 
tehnologij, kar prenaša precejšen del normativne odgovornosti na 
manj zavezujočo etiko medosebnih odnosov in sklop namenskih 
moralnih določil. Zagotovo drži, da je problematika internetnega 
prava obsežna in kritična, zato lahko na tem mestu le nakažem 
bistvene izzive, s katerimi se pravni prostor interneta srečuje, zlasti 
v navezavi na celostno normativno sliko svetovnega spleta.

Vsekakor so prve preizkušnje za razvoj spletnega prava prišle že 
zgodaj, ko se je pravo obregnilo v probleme, ki nimajo enostavnega 
ustreznika zunaj spletnega okolja. Sredi devetdesetih let 20. stoletja 
je denimo spletno javnost vznemiril nenavaden sodni primer Zeran 



82

v. America Online, Inc., ki se je navezoval na dejanja iz leta 1995 in 
svoj sodni epilog dobil šele leta 1998 – začasni epilog precejšnje-
mu spletnemu problemu, ki pa se ni vselej upošteval v nadaljnjih 
sorodnih instancah.

Glede na sodno gradivo je bil Kenneth M. Zeran žrtev zlo-
namernega – ali vsaj oporečnega – delovanja s strani neznanih 
storilcev na zgodnji celostni spletni platformi America Online. 
V imenu omenjenega Zerana so bila na platformi podana hudo-
mušna, pasivno agresivna in nezaželena sporočila, ki so segala od 
duhovitih politično naelektrenih dovtipov do prodaje imovine in 
osebnih napadov. Potem ko je pojav postal stvar javne debate in 
začel zaradi številnih klicev in obtožb oteževati Zeranovo življenje, 
se je slednji odločil za tožbo platforme, na kateri so se pojavljala 
sporočila, meneč, da brezprizivna dovolitev objave škodoželjnih 
sporočil krši načela njegove zasebnosti in osebne integritete ter 
da je odgovornost platforme, ki omogoča objavljanje, tudi kon-
struktivni pregled objavljenega; povedano drugače, strežnik ali 
platforme, na katerih se objavlja uporabniška vsebina, so odgovorni 
objavljivost za le-te, v primeru hujših kršitev pa se lahko proble-
matična vsebina umakne. Če bi sodišče odločilo v Zeranov prid, 
bi to morda precej zaznamovalo prihodnji razvoj spleta, pri čemer 
bi cenzura spletnih portalov ter strumnejši vsebinski napotki in 
omejitve vsebin lahko postali norma (Stroud 2014).35 Tožba je bila 
neuspešna in še danes je moč zaslediti odmev zgodnje regulacije 
interneta v načelih navidezne odprtosti spletne izmenjave sporočil 
in materialov med uporabniki.

Po drugi strani pa je tako, da je bila aplikacija regulacije, ki ure-
ja odgovornost ponudnikov spletnih tržišč ali forumov tudi v zgoraj 
obravnavanem pravnem okolju nekonsistentna in pogosto zgolj 
navidezna ter mestoma politično-ideološko oporečna. Spomniti se 

35	 Tu je šlo za problematizacijo pravkar implementiranega Zakona o spodobnosti v ko-
munikacijah [Communications Decency Act], ki je v 230. členu v ospredju zanimanja 
stipuliral, da »noben ponudnik ali uporabnik interaktivne računalniške storitve ne sme 
biti obravnavan kot izdajatelj ali avtor izjave v zvezi s kakršno koli informacijo, ki jo 
posreduje drug ponudnik vsebine.« Sodba v Zeranovo korist bi najbrž ošibila kasnejšo 
veljavnost tega člena in upravljalcem spletišč naložila zahtevo po rednem preverjanju 
naložene vsebine (prav tam).



83

velja postopka proti zloglasnemu Kimu Dotcomu, avtorju spletne 
platforme Megaupload, ki so mu uspešno tožili zaradi dokazov 
spodbujanja spletnega piratstva na spletišču, in ki je pokazal na 
problem deregulacije odgovornosti upravljavcev meduporabniško 
povezujočih platform. Pa ni tu vendarle šlo obenem za izrazito 
povedno dejanje, gonjo proti posamezniku iz nekega preteklega 
časa svobodnega spleta, ki je bil udeležen v protipravni dejavnosti, 
a na razmeroma očiten, neprikrit način.

Kaj pa je moč poreči o izrabi kontroverznih pravnih določil, 
kakršen je 230. člen ameriškega Zakona o spodobnosti v komunika-
cijah, ki v grobem odvezuje lastnike in urednike spletnih platform 
odgovornosti za vsebino drugih avtorjev, ki jo posredujejo preko 
spletišča? V precej razvpitih primerih Gonzalez v. Google LLC and 
Twitter v. Taamneh se je izkazalo, da je regulacija pogosto razumljena 
nesistematično in je dovzetna za samovoljno implementacijo; v teh 
primerih je postal precej razviden sum, da tehnološki velikani, 
kakršen je Google, uporabljajo 230. člen ZoSK za to, da osta-
jajo nedotakljivi glede svojih lastnih dejanj v okviru platformske 
politike, ob tem pa člen izrabljajo za nadzorovanje, filtriranje ali 
celo cenzuriranje vsebin drugih uporabnikov (glej EPIC 2023 in 
sorodna poročila).36 To je še posebej učinkovito ob navezavi na vla-
dajočo politično strukturo, kar se je denimo nakazalo ob dejanjih 
tehnoloških gigantov v začetku leta 2025, ko so slednji v precejšnji 
meri prilagodili svoje upravljalne in normativne sistemske elemente 
glede na politično usmeritev vlade Donalda Trumpa. 

36	 Ob tem lahko denimo opozorim na sporne prakse cenzuriranja oziroma omejevanja vse-
bin na platformah s strani njihovih upravljalcev, primer katere je bil Facebookova (Met-
ina) politično motivirana področna dekriminalizacija Azovskega bataljona (danes bri-
gade), ki je pred tem prepoznan kot »nevarna skupina«, zaradi njegove vloge v obrambi 
ukrajinskega ozemlja ob ruski invaziji od leta 2022 naprej. Ne glede na poznejše formalno 
distanciranje skupine od pronacističnih vzgibov, po katerih so bili znani v preteklosti, 
podporo odporu, ki je doživljala široko spletno in zunajspletno odobravanje, in izrabo 
primera v propagandne namene s strani napadajoče sile, je bilo ravnanje platforme v 
dani situaciji samovoljno, mestoma problematično ideološko in je tvegalo porušenje 
strukture zaupanja in konsistentnosti; to še posebej velja zato, ker je spletno okolje, kot 
poudarjam drugje, še vedno tudi prostor, kjer imajo v primerjavi z zunajspletno družbo 
večjo vlogo predpravna medsebojna koordinacija in ohlapnejša moralna pravila. Podob-
no je moč zaskrbljeno pogledati proti vse intenzivnejši, četudi subtilni cenzuri in omeje-
vanju kot posledici spremembe političnega režima v Združenih državah Amerike v letu 
2025, vendar daljša razprava o tem na tem mestu presega namen razprave.



84

Člen 230, kot simbol skoraj utopične težnje po odprtosti in-
terneta in svobodi komunikacije, ki pa pod spletno oblastjo teh-
noloških velikanov včasih spominja prej na distopijo, in njegova 
kompleksnejša ter bolj dodelana ustreznica v zakonodaji Evropske 
unije – uredba (EU) 2022/2065 Evropskega parlamenta in Sveta 
z dne 19. oktobra 2022 o enotnem trgu digitalnih storitev in 
spremembi Direktive 2000/31/ES (Akt o digitalnih storitvah) 
– se navezujeta na pomemben vidik spletne izkušnje, izziv upo-
rabniškega sodelovanja ob vodenju platformskih posrednikov; 
aspekt, ki v svetu povečane vloge spletnih platform predstavlja 
tako etičen kot pravni izziv spletni skupnosti prihodnosti. Zdaj 
si oglejmo primer, ki morda še jasneje prodre v jedro sodobne 
normativne problematike spleta.

Ko se je sredi devetdesetih let 20. stoletja, v zgodnjem obdobju 
popularizacije interneta, podjetni študent Matthew Zeidenberg 
odločil dobičkonosno izkoristiti nove možnosti še nedokončanega 
procesa splošne digitalizacije, se ni le pravno opekel, temveč je tudi 
dregnil v osje gnezdo, ki bo narekovalo ritem platformskemu tipu 
področne oblasti v spletu. Po nakupu CD-ROM verzije telefonskega 
imenika, ki jo je izdalo podjetje ProCD, je informacije o telefonskih 
številkah iz imenika prenesel na spletno stran in jih pod ugodnejši-
mi cenovnimi pogoji ponudil javnosti. Pri tem je ignoriral opozo-
rila o uporabi avtorskih pravic in prepovedi uporabe z namenom 
zaslužka – in prav to je bil srž tožbe s strani ProCD: Zeidenberg je 
z nelegalno uporabo informacij kršil določila, navedena v pogojih 
uporabe izdelka.

Toda strogo pravno gledano telefonski imeniki niso možen 
predmet zaščite z avtorskimi pravicami – so informacija javnega 
značaja; prav na to se je v obrambi skliceval Zeidenberg. Za 
trenutek se zaustavimo. Vsekakor obstaja nevarnost, da z novimi 
procesi in podtoni spremenjenih razmer prihaja do tega, da se 
utegnejo tržiti reči, ki jih imamo za samoumevne. Samovoljno 
licenciranje dobrin na osnovi zaščite primerka medija – ali, kot 
bomo videli kasneje v še bistveno bolj razvpitem in za današnji 
čas značilnem in relevantnem primeru delovanja platforme Ste-



85

am – vzpostavlja problematične prakse, ki potencialno odtujujejo 
uporabnike in porajajo zavajajoče potrošniške politike; ob skraj-
nejšem primeru ne pozabimo, da čeprav zavarujemo temeljne 
vire preživetja kot javne dobrine, je v določenih pogojih vselej 
možno privatizirati oziroma tržiti podporne elemente, ki jih 
posredujejo in spreminjajo njihovo pojavnost.

Sodni primer ProCD, Inc. v. Zeidenberg je bil naposled razso-
jen v korist tožnika, izdelovalca ploščka z izrabljeno vsebino. 
Zaščita vsebine, telefonskih informacij, ali nezmožnost le-te niti 
nista bili izprašani; primer se je odločal na področju kršitve 
pogodbenega prava, kjer se je upoštevala pogodbena zavezu-
jočnost »pogodbe s kliknim soglasjem«, ki je bila uporabniku 
predložena v standardizirani oblike kliknih potrdil ob navedbi 
pogojev uporabe pred koriščenjem samostojno licenciranega 
produkta (Stroud 2014); čeprav se vsebine ne da vselej ustrezno 
pravno zaščititi, ima v digitalnem okolju forma, ki ovija vsebino 
dodatno težo.

Dasiravno vsi nadaljnji poskusi ponudnikov digitalnih storitev, 
da bi po zgornjem zgledu uporabnikom predložili sporazume o pra-
vilih uporabe s pogosto spregledanimi ter potencialno zavajajočimi 
ali celo škodoželjnimi določili, niso upoštevali zgoraj omenjene 
sodbe, je le-ta podala problematičen precedens z odmevnim, v 
precejšnji meri potrošniku škodljivo naravnanim tonom. 

Specifičen odsev tovrstnega razumevanja lastninjenja in trgova-
nja z digitalnim okoljem zasledimo v delovanju sodobnih spletnih 
platform, za katere je značilna zakupna vzpostavitev nadzorovane-
ga spletnega prostora, kjer se podaja zaračunanje uporabe, oziroma 
gre za prevzemanje prvobitne in izključujoče pridobitniške pravice 
do koriščenja nekaterih storitev. 

Ena od poglavitnih značilnosti tega, kar smo oklicali za eko-
nomijo platformnega kapitalizma, je ekonomsko, tehnološko in ide-
ološko obvladovanje digitalnega prostora – strežnika, platforme, 
družbenega omrežja – ter nadzor nad dejanji, podatkovnim od-
jemanjem in transakcijami uporabnikov, k čemur le navidezno 



86

ironično pripomore tudi načelo strukturne odprtosti oziroma 
nevtralnosti interneta.37

Tu se je najbolj povedno vrniti k videoigram, ki tudi v vidiku 
normativnih trženjskih praks predstavljajo problematičen prototip 
delovanja v spletnem okolju. Že dalj časa, vse odkar so se poja-
vile namenske platforme, ki so obenem pretočni kanali, tehnič-
no ogrodje igralnega prostora in spletne trgovine ter obvladujejo 
vse bistvene aspekte uporabnikove platformske igralne izkušnje, 
je primarni način distribucije iger digitalen in čvrsto povezan s 
spletno ekonomijo. V obdobju druge iteracije svetovnega spleta je 
digitalna distribucija računalniških iger preko spletnih platform 
skoraj povsem nadomestila distribucijo preko fizičnih medijev, kot 
so DVD-ji; pa še celo namestitev igre s fizičnih medijev redno 
zahteva internetno povezavo in včasih registracijo v spletišča po-
nudnikov spletnih – in platformskih – storitev.

Že dolgo je najbolj priljubljena spletna platforma z igranje iger 
na osebnih računalnikih Steam, ki ga je razvil in ga upravlja pod-
jetje Valve. Za delovanje Steama je značilno, da uveljavlja skoraj 
popoln regionalni monopol nad prodajo, uporabo in lastninjenjem 
iger pod njegovo pristojnostjo. Pri tem uporablja problematične 
potrošniške prakse, ki so zaradi specifične narave pogosto upo-
rabniško privzete, opravičene in celo ponotranjene. Med njimi je 
posebej vredno izpostaviti problem zanikanja potrošnikovih – upo-
rabnikovih – pravic do neomejenega posedovanja, svobodne upo-
rabe in nadaljnje prodaje po polni ceni kupljenih izdelkov zabavne 
industrije. Oseba si z nakupom ne dobi pravice do polne, temveč 
le omejene rabe proizvoda; programi se lahko zaženejo in upora-
bljajo le preko Steama, ne smejo jih modificirati zunaj začrtanih 
okvirjev in ne smejo jih prodati po končani uporabi. Z drugimi 
besedami: uporabnik na Steamu ne kupi igre, temveč zgolj licenco za 
(omejeno) uporabo programa. Pri tem platformi ob monopolizaciji 

37	 Tu se sklicujem zlasti na nekoliko sprevrženo obliko strategije platformske oblasti, ki se 
obenem sklicuje na izključno uporabniško odgovornost za vsebine, ko bi bila ob očitkih 
ogrožena integriteta platforme, in v imenu zagotavljanja varnega spleta vzpostavlja 
nadzor oziroma omejuje vsebino, njeno pretakanje in trženje. Več o tem pišem zgoraj. 
Glej tudi EPIC 2023.



87

posredniške funkcije k dobičkonosnosti pripomore način delovanja, 
ki je značilen tudi za bolj celostne platformne ponudnike, kakršna 
sta Apple ali Google, in kjer ponudnik posredniške storitve raz-
vijalcu programov ali opreme odškrne del dobička kot pavšal za 
gostovanje na platformi.

Na tem mestu je potrebno opozoriti na problem jurisdikcije in 
različnih pravno-političnih orientacij: v dobi interneta pravni sis-
tem v Združenih državah Amerike praviloma dopušča bolj odprto 
in svobodnejšo shemo, ki je bistveno prijaznejša do ambicioznih 
spletnih podjetij, dočim je znotraj Evropske unije načeloma večji 
poudarek na regulaciji, varnosti in zagotavljanju poštenih pogojev 
za uporabnike.38

Prav znotraj Evropske unije so v preteklem obdobju nastali redki 
primerki neposrednega (pravnega) odpora proti problematičnim 
praksam spletnih platform: tako je denimo leta 2019 francosko 
sodišče v pravdi odločilo v prid uporabniški pravici do prepro-
daje izdelka, namenjenega za uporabo preko Steama, kar je bilo 
v nasprotju s težnjami, pričakovanji in končni konkretni vsebini 
kliknih pogodb upravljavca platforme (Bonifacic 2019).39

Pri tem je vredno izpostaviti notranje področni odpor na ravni 
platformskih storitev, ki ga podajajo primerki neodvisno razvitih 
digitalnih programov ali platform, ki posredujejo produkte brez 
zaščite DRM (kakršna je denimo platforma GOG). Ob tem seveda 
drži, da je oglaševanje potrošniško bolj poštenih praks samo po sebi 
učinkovit marketinški prijem.

38	 Pri tem je treba opozoriti, da je v zadnjem času tudi v ZDA vse več poskusov, da se 
uredi sodni nadzor oziroma se obvlada delovanje platformskih gigantov. Če se v 
preteklosti denimo EU in ZDA nista vselej skladala pri razumevanju kazenske odgov-
ornosti spletnih podjetij za svoje početje, pa je v zadnjem obdobju vsaj na področju 
pregona monopolizacije prišlo do zbližanja stališč – čeprav je to vsaj včasih povezano 
s političnimi tendencami. V zvezi z zelo aktualnim primerom sankcioniranja Googla v 
zvezi z monopolom na področju spletnega oglaševanja glej European Publishers Coun-
cil 2025. Pri tem pa se je treba zavedati, da so kasneje v istem letu vsaj v primeru posku-
sa razbitja monopola istoimenskega brskalnika ZDA podjetju znova naložile milejšo 
kazen od tiste, ki jo je pričakovala Evropska unija. 

39	 V povezavi s tem glej tudi razsodbo Sodišča Evropske unije v zvezi s prepovedjo geolok-
acijske blokade aktivacijskih gesel programov na platformah, vključno s Steamom, ki se 
prav tako navezuje na neupravičeno zaviranje čezmejne prodaje oziroma svobodnega 
trgovanja z izdelki: CURIA 2023.



88

Končno se moramo na tem mestu dotakniti tudi primerov no-
vih tipov kriminalnih dejanj, ki jih tvorijo predrugačene druž-
bene razmere v dobi svetovnega spleta. Spletno okolje je v mi-
nulih botrovalo pojavu kopice (digitalno posredovanih) nasilnih 
dejanj, ki nimajo preproste ustreznice v fizičnem okolju, s katero 
bi lahko uveljavljali pravno analogijo. Tu je treba izpostaviti 
problematičen doprinos digitalnih in virtualnih družb, kakršne 
so predhodnice zasnutka metaverzuma, ter poudariti, da lahko 
interakcije med digitalnimi avatarji – zastopniki posameznikov 
v digitalnem svetu v spletu vodijo tako do problematičnih raz-
merij moči v spletnem okolju kot do specifičnih oblik nasilja, ki 
jih ni mogoče preprosto podvreči togim pojmom, kot sta fizično 
ali verbalno nasilje. Odnosi med avatarji ne posnemajo nujno 
odnosov med fizičnimi ljudmi in odražajo možnost, da nasilje 
v sodobnem, v veliki meri digitaliziranem okolju prevzame še 
nepoznano formo.

Med novimi oblikami kriminalnih dejanj, ki jih zasledimo kot 
posledico spletne interakcije, je potrebno navesti vsaj digitalno za-
lezovanje, nadlegovanje in grožnje z digitalnim poustvarjanjem 
nasilja, kazniva dejanja na osnovi ustvarjanja globokih ponaredkov 
[deep fake] upodobitev posameznikov ali skupin, digitalno golju-
fijo in krajo ter virtualni spolni napad ali celo posilstvo. Ob tem 
raziskovalci v skladu z intenzivnostjo digitalizacije opažajo porast 
rasizma, ustrahovanja, starizma, seksizma in otroške pornogra-
fije (prim. prispevke v Özsungur 2022). Tovrstna nasilna dejanja 
ali ilegalne prakse oziroma zadržanja povečujejo nezaupanje v 
normativno urejenost spletnega prostora, obenem pa nakazujejo 
na številnost in intenziteto resnih varnostnih, kazensko-pravnih 
oziroma moralnih izzivov v digitalni dobi.

V relevantni literaturi in v spletnih medijih je moč zaslediti 
izpostavitve številnih primerov digitalnega nasilja. Zaradi jedr-
natosti pričujočega besedila se omejujem le na kratek pregled ne-
katerih najpomembnejših oziroma prelomnih primerov digitalnih 
zločinov, pri čemer pa bralca napotujem na nadaljnjo raziskovanje 
problematike ob pomoči specializiranih virov. 



89

V razvpitem in pogosto obravnavanem primeru R. v. Elliott, ki 
predstavlja pomemben mejnik pri obravnavi spletnega nasilja, je 
sodišče v kanadskem Torontu leta 2016 obravnavalo kompleksen 
splet potencialno kriminalnih dejanj in posebnih okoliščin s pre-
cejšnjimi implikacijami za razumevanje svobode izražanja in pro-
blema sovražnega govora, nadlegovanja v spletni komunikaciji ter 
digitalnih groženj. Dolgotrajen postopek je vrednotil proces, ki se 
je odvijal v razmeroma obsežnem časovnem intervalu in se vsaj po-
sredno dotikal številnih plati spletnega izražanja: groženj oziroma 
prikaza nasilja s pomočjo videoiger, nadlegovanja preko spletnih 
platform in vprašanja, v kakšni meri se komunikacija na družbenih 
omrežjih razlikuje od zunajspletnega verbalnega sporazumevanja 
in kdaj preide spletno sporočanje preko družbenih omrežij v resno 
grožnjo življenju. Precej kontroverzna razsodba v primeru, ki se 
je nagnila v prid svobode spletnega izražanja pred prepoznanjem 
utemeljenega strahu kot njegove posledice, je sprožila burne de-
bate o kvalifikaciji nasilnih elementov digitalne komunikacije na 
premici med verbalnim in neverbalnim (R. v. Elliott, 2016 ONCJ 
35, posvetovanje pri Ontario Court of Justice 2025). 

Debata, ki je sledila primeru, se je v dobršni meri orientirala 
na performativnost spletne komunikacije, ki zaradi posebne vloge 
spletnih avatarjev nemara ni le ponovitev razmer iz fizičnega 
okolja, in na politično panoramo spletnega okolja, kakršna se je 
izrazila v obdobju po koncu finančne krize; obdobju, v katerem 
sem že v predhodnem besedilu opažal porast nezaupanja v znan-
stveno podano resnico in sistemsko spodbujanega sovražnega 
govora ter pojav postdejstvene kulture. V sozvočju s tem se je v tem 
času povečala intenzivnost delovanja posameznikov in skupin 
z radikalnimi stališči, kar je vodilo do področnega ignoriranja 
ali celo dejavnega sprejemanja dejanj, ki kažejo znake mizogi-
nije, rasizma ter upora proti progresivni politiki in sprejemanju 
drugačnosti. Kampanja GamerGate, ki je širila prepričanja z 
omenjenimi konotacijami in so jo pretežno zagovarjali mladi 
moški predstavniki igričarske kulture, pogosto samoidentifici-
rani z izrazom incel, je v dobršni meri napovedala normalizacijo 



90

politike z določenimi radikalnimi stališči, ki jo v okviru vzpona 
trumpizma uteleša zlasti družbeno-politično delovanje Elona 
Muska. Vsekakor se zdi, da obstaja jasna povezava med radi-
kalizacijo stališč v internetni kulturi in sprejemanjem agresivne 
politike, ki jo zaznamuje estetska in formalna podoba po vzoru 
videoiger in internetne kulture – med drugim memifikacija, trolanje 
in uporaba globokih ponaredkov ali alternativnih resnic (prim. 
Donovan, Dreyfuss in Friedberg 2022).

Zadušljiva atmosfera kulture, ki se je razvila okrog spletnih 
platform, je prepustna za dejanja, ki močno presegajo celo agre-
sivne politične prijeme: zapuščina manifesta, ki je postal referenca 
radikalnih predstavnikov zgoraj omenjene spletne kulture mladih 
moških, ter zločinska dejanja večkratnega morilca Elliota Rodgerja 
so bili deležni obširne publicitete in se povezujejo s svojevrstno 
eksternalizacijo posledic duševne stiske in širjenjem mizoginistične 
propagande (mdr. glej NPR 2014); po drugi strani je razvpit pri-
mer pretočno predvajanega uboja Valentine Grigorjeve, nosečega 
dekleta ustvarjalca spletnih video vsebin Stasa Reeflaya, ki se je 
zgodil pred očmi gledalcev platforme YouTube in ga je moč raz-
videti kot svojevrstno kulminacijo nasilnih dejanj avtorja digitalne 
vsebine, obenem pa kot odraz skrajnih instanc visoko problematič-
ne spletne kulture, ki jo s sklicevanjem na politiko nevtralnost dopušča 
delovanje sodobnih platform (prim. LeBerthon 2020).

Tovrstno nasilje nakazuje na to, da se je miselnost, ki temelji 
na ideji svobode digitalnih dejanj, razširila med spletnimi upo-
rabniki, ki so identificirali z v odtisih enovito spletno identiteto, 
pogosto razvidno v deljenih sporočilih uporabnikov omrežij, kot 
so forumi Reddita ali 4chan. V domeni svetovnega spleta, kjer pra-
vo ne doseže vseh vidikov (družbenega) delovanja ter le stežka in 
počasi sledi hitrim tehnološkim in vsebinskim premenam, so ob-
vladovanje kulturnega izrazja, medsebojna etična koordinacija in 
sporazumevanje o normativnih temeljih spletne skupnosti posebej 
velikega pomena. V luči zgoraj opisanih dejanj je nevtralnost, ki 
tvori osnovno idejno pribežališče spletnih ustvarjalcev in uporab-
nikov, brezbrižna in neodgovorna. V svetu, kjer že uporaba ko-



91

munikacijskih kanalov pogosto zahteva ponotranjenje pravil ter 
moralnih vsebin in vrednot, je negovanje normativnega ravnotežja 
in zdravih medosebnih razmerij težnja, katere pomena ne gre pod-
ceniti. Problem pa je, kako lahko to precej nedoločno perspektivo 
ustrezno prevedemo v jezik konkretnih rešitev – k temu se vrnem 
v naslednjem poglavju.

Končno pa je treba v sklepu sklopa omeniti tudi vse večjo vlo-
go umetne inteligence v delovanju svetovnega spleta, ki vključuje 
normativno določanje v izkušnji spleta. Umetna inteligenca se je 
– tako kot ali v sozvočju s poskusi monetizacije – prebila v skoraj 
vse pore uporabnega prostora interneta in igra vsaj posredno vlogo 
tudi pri zgoraj opisanih primerih kaznivih dejanj ali oporečnih 
sod(ob)nih procesov. Celostna razgrnitev etično-moralne in pravne 
problematike, ki jo odpira prepoznanje mesta umetne inteligence 
v sodobni digitalizirani družbi, presega prostorske omejitve pri-
čujoče razprave. Vseeno pa moram opozoriti, da sta sferi spletno 
posredovane umetnosti in splošno avtorskih pravic, ki so ju razorali 
veliki jezikovni modeli [large language models, LLM] različnih 
tehnik delovanja (serije ChatGPT, Gemini, Llama, DeepSeek idr.), 
postali do leta 2025 skoraj nepopravljivo spremenjeni oziroma kom-
promitirani, kolikor sta nepregledno vkomponirani v samostojno 
učenje programov. Ne glede na tehniko postopanja velike jezikovne 
modele zaznamuje tudi prestopanje moralnih in potencialno meja 
v prostoru, ki je pravno še nedorečen: brisanje avtorskega izvora 
del ob drobnih, skoraj nevidnih spremembah, umetnostna izposoja, 
ki ironično spominja na obrazce postmodernizma in generirana 
podoba, ki se izogne izrazu globokega ponaredka, so postali del 
značilne panorame obdobja, ki ga vse bolj definira splošna priso-
tnost umetne inteligence – pripomočkov, ki postajajo več kot orodja 
in kjer prepoznavni veliki jezikovni modeli predstavljajo le delček 
obsežnega mozaika. 

Vsaj za zdaj še obstaja moralni zadržek in občasni uspešen prav-
ni boj proti pretenzijam samoučljive umetne inteligence, pri čemer 
pa so se vsaj za zdaj korporacije izognile resnim posledicam kot 
so prepovedi izrabe virov; nejasnost trenutne perspektive izraža 



92

rezultat pomembnega sodnega procesa proti podjetju Anthropic, 
avtorjem LLM-ja Claude, ki podaja kompromisno rešitev za učenje 
UI: obilno zaračunanje uporabo »učnih« podatkov, a nediskrimi-
natorne izposoje v učnem procesu ne opredeli kot krajo intelektualne 
lastnine – kar bi tovrstno postopanje zunaj konteksta učenja LLM 
pogosto bilo (The Leaflet 2025). Tako bo verjetno tudi glede varo-
vanja avtorskih pravic bližnja prihodnost potekala podobno kot pri 
ostalih rečeh, povezanih z UI – kvantiteto, kopičenjem podatkov, 
energije, obvladanega časa in denarja.

Umetna inteligenca nas spremlja vsakič, ko odpremo orodja 
naših razvad ali pripomočke, ki so postali inventar vsakdanjega 
življenja – Stravo, Grammarly, navidez samostojni popravljalec bese-
dil. Postopoma se vrašča tudi v zasebne momente naših življenj. V 
spletnem okolju – zlasti v prihajajočih spletnih skupnostih, kakršna 
je metaverzum – bo imela skupaj z drugim nečloveškimi prvinami 
(denimo z blockchainom in kriptovalutami) ključno vlogo pri ra-
zvoju in normativni ureditvi sveta raznolikih akterjev, interesov in 
pričakovanj, ki ne pozna zgodovinskih geografskih mej. Pri tem bo 
še toliko pomembnejše, da najdemo načine, kako kar najuspešnej-
še zaščitimo pravice spletnih uporabnikov in preprečimo zlorabe 
predvsem s strani agentov platformske oblasti.

V končni fazi za razvojem umetne inteligence in drugih de-
javnikov prihodnjega delovanja svetovnega spleta še vedno stojijo 
predstavniki platformske oblasti. Prav podjetja, ki bodo nadzorovala 
metaverzum in njegove vzvode, bodo določala pravila tako meta-
foričnega spletnega okolja kot dobesednega virtualnega sveta – ob 
tem pa bodo imela ob manku pravnega nadzora v svetu, kjer teh-
nologija pogosto prehiteva normativno določanje, precej proste 
roke, da delujejo samovoljno, protipotrošniško ali nekonsistentno.

Na spletu se še vedno pojavlja vakuum, kjer standardi vede-
nja temeljijo bolj na notranjih – platformnih – pravilih igre kot 
samostojne življenjske oblike ter družbenih pritiskih in samore-
gulaciji kot na temeljnih moralnih načelih in pravnih pravilih. 
Uporabniki digitalnih prostorov vse bolj izgubljajo ali celo ni-
majo lastninskih ali političnih pravic – pa čeprav v te svetove 



93

vlagajo svoj čas, denar in energijo. Prav zato je potrebno graditi 
na uporabniku varni in zdravi spletni izkušnji, ki narekuje ra-
zvoj ustreznega normativnega ogrodja. Pri tem pa se seveda 
zastavlja ključno vprašanje, kdo in na podlagi kakšnega meha-
nizma upravičevanja pri predložitvi norm ima pravico določati 
vrednote spletnega delovanja – k temu se v kritičnem pregledu 
vrnem v zaključnem delu naslednjega poglavja.





95

Spoznavne in  
normativne  

razsežnosti spleta in  
virtualnih svetov

Glede na potek obravnave v prejšnjih poglavjih je kritični pristop 
k razumevanju spoznavne in normativne dimenzije spletnega in vir-
tualnega okolja vsekakor na mestu; pri tem pa se bo izkazalo, da ima 
prepoznavanje mesta človeka v digitalnem svetu povraten vpliv na 
razumevanje specifičnosti človeka in človeške družbe na sploh. Kot je 
že v sedemdesetih letih 20. stoletja verjel Habermas, pa kritična teorija 
veliko pridobi s poglobljenim vpogledom, ki ga omogoča hermenevtič-
ni pristop k razumevanju človeka in družbe. Zgledno s tem bom v tem 
poglavju razgrnil problematiko hermenevtično temeljnih konceptov 
ponovitve in metafore v filozofskem in družbeno-kritičnem diskurzu.

Kot sem zdaj omenil že na več mestih, sta v zadnjem desetletju, 
še zlasti pa od leta 2020, ko je pravno odrejena družbena distanci-
acija botrovala bliskoviti digitalni optimizaciji in pospešitvi tehno-
loškega razvoja, digitalizacija in mreža svetovnega spleta sklenili 
proces utemeljevanja in širjenja ter se potrdili kot globalni fenomen, 
ki se vsaj posredno nanaša na večino znanstvenih in umetnostnih 
področij ter političnih in družbenih struktur.

V zadnjih letih se je po zaslugi tehnogigantov in drugih vodil-
nih sil tehnološkega razvoja informacijskih struktur vse bolj začel 
izrisovati uvid v celostno spletno-virtualno izkušnjo, kakršna je bila 
še nedavno predmet spekulativne znanstvene fikcije.

Po zaslugah inovatorjev na področju kot so Oculus oziroma 
Reality Labs ali Sony in tehnološki gigant Facebook (eventualno 
– povedno – Meta) smo bili v preteklih letih priča sunkovitemu 



96

razcvetu virtualnih tehnoloških rešitev, ki so približale oplemeni-
teno in virtualno resničnost širši publiki. 

Med tem, ko si lahko oplemeniteno oz. obogateno resničnost za-
mislimo kot imaginativno plast na fizičnem ogrodju, virtualna res-
ničnost izgubi neposreden stik z zunanjesvetno podlago in je tvorjena 
v prepletu možnega fizično stvarnega in navidezno domišljenega. Kot 
bomo videli v nadaljevanju, zmoremo sledeč vplivnim razmišljanjem 
Gillesa Deleuzeja v Bergsonizmu (1966) virtualno opredeliti kot možno 
stanje, ki ni neposredno v nasprotju z resničnim, temveč dejanskim. 

Imaginacija oziroma polje imaginarnega sta interesni točki, ki se 
že dolgo pojavljata kot predmet živahnih razprav – vse od Kantovih 
uglednih razmišljanj v prvi in tretji Kritiki pa do del fenomenologov, 
kritičnih teoretikov in psihoanalitikov 20. in 21. stoletja se imagina-
cija in sfera imaginativnega redno izpostavljata bojišči prepletov in 
nasprotstva razumnega in prostodušnega, realnega in fiktivnega ter 
končno, fizičnega in virtualnega. Kot že nakazuje zgornja omemba 
Deleuzejevih izpeljav na podlagi Bergsonove filozofije, pa navidezna 
nasprotja morda – ali celo zagotovo – niso nepremostljiva.

Imaginacija ima, kot bom natančneje predstavil kasneje, tako kre-
ativni kot spoznavni pol. V svojih predavanjih o ideologiji in utopiji iz 
leta 1975 francoski filozof Paul Ricoeur preko razumevanja »praktič-
nih fikcij« ideologije in utopije nakazuje, da imata v družbeno-politični 
sferi konstruktivno vlogo tako reproduktivna (prepoznavna) in pro-
duktivna (kreativna) imaginacija kot njun dinamični preplet. Utopija 
se nam utegne – tako kot se nam bo nemara izkazalo virtualno okolje 
– predstaviti kot svet, ki omogoča specifično epoché, zadržanje sodb o 
svetu, ki na temelju ustvarjanje moči opazovalcu reprezentira idealne 
ali vsaj ustreznejše oblike političnega in moralnega delovanja. 

Takšno zadržanje ni daleč od razumevanja figure opazovalke s 
skoraj otroškim zanosom, ki upajoče gleda na svet z očmi ustvarjal-
ne imaginacije, z očmi, katerih igrivost je moč prehitro razumeti 
kot zgolj naivno igro v navideznosti. Ustvarjalnost, po drugi strani, 
vselej zahteva premik od zgolj dejanskega v svet možnih realnosti, 
potenciala, ki ga morda omogoča razvito spletno okolje.



97

Nasprotno od utopije ideologija ne predstavlja enovitega mesta 
oziroma zamejene fikcije, temveč pronica skozi celostno simbolno 
mrežo družbe. Čeprav jo je kritična misel tradicionalno videla kot 
kvarnik, izključno kot sprevrženje zavesti in disimulacijo družbene 
vednosti po nareku predstavnikov vladajočega razreda, je vredno 
opozoriti na vserazsežnost ideologije, ki njenim negativnim potezam 
navkljub razkriva potrebo po celostnem raziskovanju, vezni vlogi in 
pomenu posredništva, ki ga v družbeno eksistenco vnaša ideologija.

Ne glede na status praktične udejanjenosti družbeno-politične fik-
cije in – celostno – imaginacije, slednji predstavljata pomemben vir 
našega spoznanja, ki presega pomen zgolj reproduktivne sinteze, ki 
naredi razumske koncepte prepoznavne – torej pomen, ki se navezu-
je še na splošno prevzeto izvorno Kantovo doumevanje imaginacije 
in ki kljub relevantnim teoretskim dopolnitvam in premikom ostaja 
vodilna referenčna točka pri obravnavi omenjene zmožnosti. Sledeč 
filozofskim naporom avtorjev, ki v imaginaciji vidijo temeljno potezo 
jezikovno-simbolno posredovanega delovanja uma v z oblastnimi 
razmerji zaznamovani in koordiniran družbi, imaginacijo lahko 
izrazimo kot bistven element pri celostnem in ažurnem spoznavanju 
družbene stvarnosti. V tem pomenu ideološke in utopične premise 
virtualne družbe prihodnosti igrajo posebej pomembno vlogo, zato 
se k vprašanju imaginacije še vračam v nadaljevanju.

Vsekakor je na dlani, da imaginarno tvori pomemben del pri delo-
vanju spoznavanju družbe, kar se ob prisotnosti oplemenitene resnič-
nosti v fizičnem svetu ali virtualne resničnost ob oziroma vzporedno 
z njim razbira še toliko jasnejše. Pri tem se ponujata vprašanji, do 
kakšne mere nam razumevanje skupne podstati lahko pripomore k 
umevanju temeljnih značilnosti človekovega družbenega delovanja, in 
kakšni vrednostni vzorci utegnejo tkati bolj zdravo normativno tkivo 
družbe prihodnosti. Nanje je vredno odgovoriti s pomočjo razgrnitve 
značilnosti digitalnega in z njim prepojene (panorame) družbe.

Človeško bitje je primarno, morda vselej, zaznamovano z ob-
stojem družbene vezi in izjemno vlogo, ki jo družbenost eksistence 
nosi za njen razvoj – vlogo, ki jo virtualno okolje prej nanjo skli-
cujoče se potrjuje kot zanemarja. Obenem je bitje preseganja – 



98

tako kot je njena religioznost način duhovnega opolnomočenja in 
premagovanja neznanega, je digitalni svet možnost razreševanja 
znanega – vendar v svetu, ki je drugačen in ji ostaja v bistvenih 
odtenkih še nepoznan.

Spletno okolje pomaga spoznavati, a tudi spreminja (družbeno) 
naravo človeka. Novi tipi družbenega delovanja v digitalnem sve-
tu – od razvoja svobodnejših skupnost somišljenikov do razrasta 
agresivne in pogosto sovražne digitalne kulture – postavljajo zah-
tevo po raziskovanju novih vzorcev kulturnega delovanja človeka 
in etičnih pritiklin človeške družbe v digitalni družbeni izkušnji 
in po njej. Zdi se, da takšna naloga zahteva vpogled v temelje člo-
vekove družbenosti in (predspletnega) pojma imaginacije, preden 
ju odgovarjajoč na zgornje probleme prestavimo v digitalni svet.

Virtualnost, digitalna imaginacija 
 in simulacija družbe

Hitro razvijajoča se informacijska tehnologija, vprašanja regu-
lacije interneta in edinstvene značilnosti digitalnega in virtualnega 
družbenega sveta, kot je metaverzum, si zaslužijo razpravo, ki se ne 
dotika le sprememb v človekovem samorazumevanju in strukturnih 
značilnostih družbe, temveč tudi bolj praktičnih vprašanj vredno-
stne usmerjenosti v digitalni dimenziji ter političnih in pravnih 
posledic povečane virtualizacije vsakdanjega življenja. Glede na 
razvoj digitalnega prostora v zadnjih letih mora razpravo o digi-
talnem spremljati preizpraševanje virtualnega, njegovih kritičnih 
značilnosti in skupnosti, ki jih ustvarja.

Leta 1980 je ameriški analitični filozof John Searle razvil zna-
meniti eksperiment Kitajske sobe, s katerim je želel izpostaviti speci-
fične razlike v miselnih metodah in tehniki med ljudmi in stroji ter 
meje umetne inteligence (Searle 1980). Glavna točka argumenta 
je, da miselne lastnosti umetne inteligence ne ustrezajo človeški 
razumnosti, saj stroji nimajo lastnosti intencionalnosti ter delujejo 
na podlagi programske kode in ne tvorijo zavestnih dejanj. Prav 
tako stroji obdelujejo sintaktična pravila simbolov, ki jih dešifrirajo, 
vendar se ne morejo udejstvovati v semantičnem upomenjevanju, 



99

zato jim v zvezi s podeljevanjem pomena predmeta raziskovanja 
efektivno ne uspe intencionalno odreagirati. 

Trditve v argumentu so bile deležne številnih kritik; vzemi-
mo na primer Dennettov pogled na Searlovo idejo, da materialni 
objekt nima sposobnosti povzročanja miselnih pojavov s progra-
miranjem: »Programiranje, torej takšna preoblikovalna zasnova 
pravilnosti prehodov med stanji nekega objekta, je prav tisto, kar 
bi nečemu lahko dalo um (v edinem pomenu, ki sploh ima smisel)« 
(Dennett 1987, 326). Kljub temu je argument kitajske sobe ostal 
relevanten vir razprav v času prehoda, ko se zdi, da gre za digital-
no evolucijo, čeprav je obenem postalo jasno, da so odgovori na 
vprašanje razlike med ljudmi in stroji v zadnjem času postali še 
bolj zapleteni in nejasni.

Lahko bi se vprašali, ali je samoučeča se umetna inteligenca, 
katere razvoj v zadnjem času pospešeno napreduje, še vedno pod-
vržena enakim omejitvam kot računalniki iz poznih sedemdesetih 
let prejšnjega stoletja, na katerih je Searle utemeljil svoj argument. 
Čeprav bi lahko celo sodobne računalnike oziroma generativno 
umetno inteligenco še vedno obravnavali kot nezmožne razumeva-
nja semantike na značilni človeški način, je mogoče v kompleksnih 
sistemih avtonomnega učenja poustvariti analoge določenih misel-
nih vsebin; na primer, simulacije realnosti imajo očitno sposobnost 
ustvarjanja smiselnih funkcij, zlasti v mejah virtualnih svetov, tudi 
če proces ustvarjanja pomena ni enak kot pri ljudeh. Povedano 
drugače, čeprav je ustvarjen iz serije sintaktičnih povezav brez 
intencionalnega vpogleda, pri današnji generativni umetni inteli-
genci kot so LLM-i ni moč izključiti možnosti, da bi skupek serij 
tvoril zaokrožen sistem s semantičnimi konotacijami, ki ga je težko 
razlikovati od delovanja človeškega uma.40

40	 Povedna je denimo misel, da sta doumevanje in spoznanje v končni fazi učinka in ne 
procesa ter pogosto (bistveno) vezana na dialoški in družbeni moment, manj pa na 
ujemanje z zunanjo referenco, ki predstavlja problematično in preveč enostavno sliko 
razumevanja. Vsekakor upomenjanje kot vsaj delno družbeni proces ne more biti is-
toznačno z sklicevanjem na upravičena prepričanja, temveč zahteva interakcijo in kon-
tekstualno doumevanje, kar pa ne diskvalificira algoritmičnega posredovanja vednosti 
(mdr. glej Agüera y Arcas 2022).



100

Vprašanje, ki si ga tukaj zastavljamo, je, ali kategorična razli-
ka v produkciji pomena še vedno velja tukaj? Še bolje, ali so bile 
spremembe v simulacijskih sposobnostih sistemov umetne inteli-
gence tako globoke, da bi lahko govorili o pomembnem preboju v 
smislu njihovega delovanja in s tem spremenili našo tradicionalno 
predstavo o programsko vodenih računalnikih?

Odgovori na takšna kritična vprašanja presegajo okvir tega 
članka, vendar bodo še leta ostali pomemben filozofski izziv. 
Vendar se zdi, da je bolj neposredna skrb normativno stanje in 
družbene posledice virtualno proizvedene (ali še bolje simulirane) 
realnosti, ki lahko ustvari samozadostne pomene.

Če predpostavimo, da je virtualnost določena lastnost digitalnih 
sistemov, bi morali poskusiti razumeti, kakšen vidik je virtualno kot 
tako. Kot sem omenil pred tem, je sledeč Deleuzejevim opažanjem 
moč razumeti pojem virtualnega kot stanje, ki je v nasprotju z 
»dejanskim« in ne z »realnim« (medtem ko je slednje v nasprotju 
z »možnim«); virtualno je stanje v procesu aktualizacije in »med 
aktualizacijo je neločljivo od gibanja svoje aktualizacije« (Deleuze 
1991, 42–43, 97–98).

V skladu s tem lahko pomen, ustvarjen v virtualnih sistemih, 
še vedno štejemo za resničnega, čeprav ni dejanski, tj. materialen; 
zlasti v okoljih obogatene resničnosti pa virtualno predstavlja plast 
na fizičnem svetu, ki doda nove podatke k zaznavi resničnosti.

Koncept metaverzuma črpa tako iz okvira virtualne resničnosti 
kot iz naprednih računalniških zmogljivosti umetne inteligence. 
Medtem ko so izvori konkretnega pojma metaverzuma stari le prib-
ližno 30 let, bi predhodnike te ideje lahko našli veliko prej. Čeprav 
ima virtualni simulirani svet zagotovo edinstvene značilnosti in bi 
bil neuresničljiv brez dovolj razvite tehnologije, se konceptualno 
ali strukturno ni kategorično razlikoval od predhodnih (fiktivnih) 
imaginarnih del, ki so raziskovala idejo simulacije realnosti.

Med imaginarnimi svetovi, ustvarjenimi v leposlovnih delih 20. 
stoletja, je bilo več primerov simuliranega sveta znotraj (fiktivnega) 
sveta. V kratki zgodbi Babilonska knjižnica pisatelj Jorge Luis Borges 



101

teoretizira o decentraliziranem vesolju, ki vsebuje kopijo vsake po-
samezne permutacije znakovnega jezika, realizirane v posamezni 
knjigi. Vesolje, kot je predstavljeno, nima pravega središča, vsaka 
knjiga je žep s podobno dimenzijo, vendar ni vsak svet smiseln ali 
celo razumljiv. Pravzaprav posamezne knjige obstajajo kot možnos-
ti za ustvarjanje dejanskega pomena – če uporabimo prej omenjeni 
izraz – kot diferenciacije v ponavljanju, ki se zdijo večinoma smi-
selne po naključju. Vendar se zdi, da ima celotna knjižnica pomen 
na sistemski ravni, čeprav temelji na organizacijskih in procedural-
nih pravilih. V tem bistvu dejanje pisanja – ali govorjenja – samo 
po sebi ni nujno semantično, če ne vsebuje sklicevanja na krovno 
strukturo, ki ustvarja veljavno, semantično dovršeno vsebino. Na 
neki način vsebina takšnega zaprtega sveta obstaja virtualno, kot 
mreža možnosti, preden se more aktualizirati.

Tu je vredno razumeti koncept ponovitve, značilen za filozofi-
jo Kierkegaarda, Nietzscheja in avtorje hermenevtične filozofske 
tradicije, in ki ga natančneje obravnavam v nadaljevanju; že tu 
pa moram izpostaviti, da ga povezujem z razsežnostma možnosti 
in razjasnitve teme skozi diferenciacijo. Na nek način bi ga lahko 
povezali tudi z negativnostjo – kot neaktualizirano (ali še bolje, 
nezaprto), strukturno odprto množico realnih variacij na isti refe-
renci (predmetu); in s tem s konceptom virtualnosti.

Zgodovinsko gledano so umetniška dela simulacijo virtualnega 
sveta v fiktivnem okolju predstavljala kot dvoumno, problematično 
ali celo povsem sovražno, kar jo je povezovalo z značilnostmi tota-
litarne in distopične družbe. Dejansko se je izkazalo, da se fiktivno 
okolje, ki uporablja virtualno simulacijo, pogosto produktivno drži 
žanrskih značilnosti utopij in njihovih temnih dvojnikov, distopij 
– simbolnih konstrukcij, ki jih je Ricoeur poimenoval »praktične 
fikcije« skupaj z ideologijami (Ricoeur 1979, 123).

Zato ni nepričakovano, da je bila prva splošno priznana oznaka 
in predstavitev metaverzuma v distopičnem znanstvenofantastič-
nem romanu Snow Crash iz leta 1992 Neala Stephensona, v katerem 
virtualna resničnost briše mejo med eskapizmom in institucijo z 
ideološko obremenjeno družbeno funkcijo. Tukaj je »Metaverzum« 



102

okolje virtualne resničnosti, oblikovano po vzoru množično ve-
čigralskih videoiger, v katerem so namesto uporabnikov digitalni 
avatarji. Čeprav še zdaleč ni predstavljen v pozitivni luči, je prak-
tična fikcija metaverzuma služila kot eden od navdihov za kasnejši 
razvoj ideje o sodobnem skupnem metaverzumu in posledično pre-
imenovanje Facebooka v Meta (Levy 2022) po izraženih ambici-
jah podjetja, da oblikuje funkcionalen virtualni svet s kompleksno 
integracijo simuliranih funkcij.

Nadaljnji opazen primer distopične znanstvene fantastike, ki 
uporablja značilnosti (virtualno) simulirane resničnosti, je britan-
ska televizijska serija Black Mirror, kjer se elementi, podobni meta-
verzumu ali bolj splošno povezani z VR, uporabljajo (včasih v preti-
rani obliki) za poudarjanje nevarnosti prihodnje tehnologije, zlasti 
v povezavi s človeško identiteto in družbenim obstojem. Podobno 
žanr cyberpunka pogosto uporablja primerljive teme in izmišljene 
svetove, ki prikazujejo učinke odtujenosti in problematične poraz-
delitve družbene in politične moči v tehnološko visoko napredni 
družbi z visoko hierarhijo in prikritim nadzorom nad družbenim 
življenjem v imenu sumljivih korporacij.

Podobno kot ideologijo lahko tudi utopijo razumemo kot produkt 
praktične – družbene in politične – imaginacije. Po študiji Rainerja 
Forsta o (politični) utopiji je slednja značilna po svoji dvojni naravi, saj 
je hkrati prostor refleksije o idealni družbi in njenih temeljnih struk-
turah ter sredstvo razočaranja, ko se derealizacija glede stanja fikcije 
spremeni v razočaranje, ko se začne razkrivati ​​nekje in ne Nikjer – ko 
se čisti potencial začne pričakovati v dejanskosti. Na ta način se izgubi 
ironična distanca do utopičnega fiktivnega okolja in omejitve realnega 
prispevajo k temu, da so nadzorovani poskusi aktualizacije pogosto 
absurdni in dejansko distopični (Forst 2014, 177–190).

Zdi se, da je kompleksna spletna virtualna skupnost, kot je meta-
verzum, še posebej nagnjena k temu, da postane utopično okolje, ki 
je zelo dovzetno za razočaranje; vendar pa nam morda distopije še 
vedno lahko veliko povedo o naši družbi in politiki v svojih pogosto 
ironičnih ali grotesknih zavrnitvah utopičnih idealov – ali pretirani 
družbeni resničnosti.



103

Na neki način so lahko utopije prav posebej učinkovite, če jih 
obravnavamo na interpretativni podlagi medsebojnega odnosa 
med dejstvom in dejstvom, kar spominja na »hermenevtični krog«, 
kjer je ocena optimalne (normativne) strukture utemeljena na kom-
pleksnem, poglobljenem razumevanju značilnosti trenutne družbe 
in obratno. Zdi se jasno, da pravi potencial metaverzuma – ali 
katere koli podobne virtualne družbe – ni v posnemanju značil-
nosti trenutne družbe, temveč v njeni sposobnosti prepoznavanja 
popačenih značilnosti izvorne družbe in ustvarjanja informirane 
simulacije – sveta, ki ne le simulira, temveč namerava tudi odpra-
viti težave svojega izvora. Pri tem ji pomaga njen status virtualnega 
– ali virtualno-realnega – izdelka, kjer je mogoče varno podvomi-
ti o predaktualiziranih možnostih, medtem ko bi sistem verjetno 
vseboval varne mehanizme, ki izvajajo ponastavitve in revizije 
ozadja omrežne infrastrukture, normativnih standardov in pravil 
interakcije. Takšen utopični projekt pa lahko zahteva kompleksno, 
morda celo objektivno razumevanje idealne družbene normativne 
strukture, kar predstavlja ključni izziv za njegovo izvedbo. Poleg 
konvencionalnega razumevanja družbenega vrednotnega hori-
zonta in optimalnih moralnih standardov bi to lahko zahtevalo 
tudi epistemološke rešitve, ki povezujejo veljavnost, ki temelji na 
dejstvih, in norme v virtualnem okolju.

Čeprav sem že razpravljal o možnosti premisleka o produktivnem 
ponavljanju, ki povezuje (družbeno) samorazumevanje z globokim 
preizpraševanjem teme, se zdi, da je v tem primeru vredno razmis-
liti tudi o drugi ključni Nietzschejevi zasnovi: perspektivističnem 
epistemološkem stališču.

Nietzschejevo nekonvencionalno razumevanje resnice se je 
prvič pokazalo v njegovem znamenitem eseju iz leta 1873 O resnici 
in laži v nemoralnem smislu, kjer je tisto, kar se na splošno šteje za 
»resnico«, enačil z »iluzijami, za katere smo pozabili, da so iluzije, 
metaforami, ki so se obrabile in jim je odvzeta čutna sila, kovan-
ci, ki so izgubili svoj odtis in jih zdaj ne vidimo več kot kovance, 
temveč kot kovino« (Nietzsche 2010, 30). V tem obdobju je znano 
povezal resnice in koncepte z metaforami, za katere so ljudje po-



104

zabili, da so le figure govora in ne dejstva, ki ustrezajo resničnosti 
(prav tam, 35–40). Čeprav takšne postvarjene metafore ne morejo 
prevzeti vloge resnice, lahko vsebujejo reference na nesubjektivno 
resničnost, ki je ni treba popolnoma relativizirati, kot so to počeli 
nekateri postmoderni filozofi, ki jih je navdihnil Nietzsche.

Namesto tega Nietzsche verjame, da je reference, ki lahko stva-
rem dajo pomen, mogoče razumeti kot rezultat fluidnega perspek-
tivnega zavzemanja, ki diskvalificira dekontekstualizirane in sta-
tične pojme resnice. V delu O genealogiji morale piše: »Obstaja samo 
perspektiva videnja, samo perspektiva ‹vedenja›; in več afektov, 
kot si dovolimo govoriti o eni stvari, več oči, različnih oči, kot 
lahko uporabimo za opazovanje ene stvari, bolj popoln bo naš 
‚koncept‘ te stvari, naša ‚objektivnost‘« (Nietzsche 1989, 119). S 
tem je razumevanje predstavljeno kot dejavnost, pripravljenost, 
da spremenimo svoja stališča in pustimo, da se objekt spremeni z 
opazovanjem, medtem ko refleksija črpa iz možnosti, ki jih ponu-
jajo učinki produktivnega ponavljanja.

Čeprav Nietzsche nikoli ni imel resnice za odločilno racionalno 
presojo, ki ustreza resničnosti zadeve v duhu klasičnega nemškega 
idealizma, se resnici ni nikoli posmehoval kot zgolj psihološkemu, 
subjektivnemu pojmu ali arbitrarnemu premisleku; namesto tega 
lahko trditve o resničnosti kažejo na resničnost, vendar ostajajo 
nedosegljivi koncepti, katerih znanje je mogoče obogatiti z vnosom 
novih podatkov iz nove perspektive.

Za naš primer je še posebej zanimivo spoznanje, da permu-
tacije predmeta opazovanja omogočajo različne poglede na isto 
referenco, kar oblikuje znanje o opazovanem objektu na vse bolj 
prefinjeni ravni.

Ne nazadnje se perspektivizem ne nanaša le na vprašanje res-
nice, temveč tudi na preučevanje vrednot in njihove uporabe. V 
delu Tako je govoril Zaratustra Nietzsche trdi, da je v težnji po veliči-
ni bistvo pripisovanja vrednosti predvsem dejavnost, ki spodbuja 
kolektivno delovanje in pripravljenost za razcvet, ne pa privrže-
nost statičnim vrednostnim sistemom in poskusom enega takega 



105

kot edinega relevantnega vira resnice in morale (Nietzsche 2006, 
42–44). Morda še obstaja možnost objektivnosti v raziskovanju in 
pripisovanju vrednosti – vendar se mora zgoditi po odločitvi, da se 
bomo držali izbrane perspektive. Odločitev, ki temelji na prizna-
vanju ponavljanja, o kateri sem že govoril, bi lahko odprla okno v 
svet možnosti, ki izpopolnjujejo naše znanje znotraj perspektive, 
ki bi jo lahko konstruktivno delili.

Že odkar se je prvič pojavila ideja o nastajajočih virtualnih 
družbah, se je vprašanje normativne strukture in vrednostne 
dispozicije zadrževalo. Še posebej, ker bi lahko imeli tehnološki 
velikani, ki pogosto sledijo (neo)liberalnim ciljem z interesi za 
spodbujanje gospodarstva, zadnjo besedo vsaj pri prvotni zasnovi 
virtualnih svetov, podobnih metaverzumu, bi se morala pojaviti 
potreba po tesnejšem razumevanju optimalnega vrednostnega 
horizonta. Tukaj bi lahko podal Nietzschejev prispevek še vedno 
pomemben doprinos.

Podobno kot pri hermenevtičnem filozofu Gadamerju tudi Nie-
tzschejevo razumevanje resnice in vrednot zanika sposobnost ljudi, 
da dosežejo absolutno resnico in nekontekstualizirano, neperspek-
tivno razumevanje. Namesto tega je odločitev o dejanju utemeljena 
na kontekstualno občutljivem ponavljanju, ki priznava preteklost 
v prizadevanju za prihodnje izboljšave.

Medtem ko je Habermasova kritika Gadamerjevega potenci-
alnega relativizma morda utemeljena in postmoderno zanikanje 
objektivnosti lahko postane problematičen pojem v napetih časih, 
lahko vsaj do neke Nietzschejeva filozofija ponavljanja in perspek-
tivizma, ki nikoli ne izgubi ideje o objektivnem vedenju, temveč ga 
postavlja v meje informirane odločitve v prepoznani perspektivi, 
ohrani pomen tudi v digitalni dobi. Kljub temu, v podobni maniri 
temu, da je virtualna evolucija še na svojem relativnem začetku, je 
(normativno) razumevanje le-te še treba razviti.

Včasih je bil virtualni svet, ki celovito simulira resničnost, le 
metafora tehnološkega preboja z vsemi njegovimi prednostmi in 
težavami. Morda se bo to zgodilo še prej, kot si predstavljamo – in 



106

čeprav tisto, kar je bilo predlagano kot utopija, postane dejansko 
distopično, nas lahko še vedno veliko nauči – vključno z načini, 
kako se lahko upremo krivicam, ideološkim popačenjem in končno 
družbenemu in tehnološkemu nadzoru, ki je bil vzpostavljen prej 
v umetnem svetu, ki ga je ustvaril človek sam.

Še o resnici na spletu: metaforičnost,  
postresničnost in ideološkost

Tu se nanašamo na problem sodb na spletu, ki ga zdaj povezu-
jem z interpretacijo in imaginacijo.

Obstaja interpretacijska linija, ki delno povezuje Hansa-Ge-
orga Gadamerja, ključno osebnost v zgodovini filozofske her-
menevtike, s filozofi ponavljanja, kot so Kierkegaard, Nietzsche, 
Deleuze, Derrida in celo Heidegger: dialog s tradicijo, utelešen 
v besedilu, ki nas nagovarja in nam omogoča, da se približamo 
(medsebojnemu) razumevanju prek samorazumevanja in upora-
be, je navsezadnje tudi ponavljanje možnosti: gibanje, v katerem 
se objekt razumevanja (stvar sama) ohranja skozi vsako novo in 
edinstveno iteracijo (Risser 1997, 35–38). Ponavljanje, kot ga 
lahko zasledimo v Gadamerjevi hermenevtiki, je poudarjeno s 
strukturnim ohranjanjem dialektike vprašanja in odgovora in ne 
s ponavljanjem vsebine, ki se običajno razume pod mehaničnim 
konceptom ponavljanja. Gibanje pogovora med interpretatorjem 
in interpretiranim ohranja temeljni odnos med končnim posa-
meznikom in znanjem iz preteklosti. Za Gadamerja ontološki 
okvir hermenevtične izkušnje predstavlja temeljni hermenevtični 
odnos med bivanjem-prisotnostjo in tradicijo, ki ga posreduje 
univerzalni medij jezika; tradicija se z njim nenehno obnavlja, 
hkrati pa nenehno ustvarja nove pomene za raznolike refleksije 
enotne gonilne sile zgodovinske integritete, ki nas vzpostavlja kot 
razumevajoča bitja (Gadamer 2004).

Eden od pomembnih vidikov koncepta ponovitve je ohranja-
nje vsebinskega fokusa, ki bi lahko omogočil nadaljnjo razjasnitev 
obravnavane teme. Ne glede na to, ali upoštevamo nenehno forma-
tivno preoblikovanje festivala ali logiko hermenevtičnega dialoga, 



107

ki je v bistvu aplikativen na dejanske kontekste in pogoje, funkcija 
produktivne iteracije omogoča ohranjanje teme interpretacije s 
prepoznavanjem identitete interpretiranega in ponovno uporabo 
razumevanja kljub hermenevtičnemu zanikanju prizadevanja za 
absolutno znanje in zavedanja o radikalni končnosti tako v smislu 
obstoja kot spoznanja.

Podobno kot logika vprašanja in odgovora v hermenevtiki obsta-
ja tudi v eksistencialnem ponavljanju demistificirajoča sila, ki jo 
prepoznamo v tem, da vsaka iteracija, novi trenutki, dogodki in 
revizije nalagajo novo refleksijo na prvotni objekt v središču pozor-
nosti. Zdi se, da je za Kierkegaarda in Nietzscheja pojem ponovitve 
ena izmed osrednjih tem njunih filozofskih raziskovanj. Po eni 
strani mladeničevo spoznanje realnosti ponovitve in eksistencialni 
poziv k odgovornosti po iluzijah in razočaranju nad pesniškim 
spominjanjem odmevata kot ključna dejavnika v Kierkegaardovi 
eksistencialno občutljivi filozofiji (glej Kierkegaard 1987); po dru-
gi strani pa Nietzschejeva ideja večnega vračanja enakega služi 
kot možnost odpiranja možnosti, spoznanje, ki omogoča pravil-
no razumevanje (samo)postajanja in tendence sprememb ter kot 
takšno vir volje do moči. Ponovitev velja za ključni trenutek pri 
uresničevanju zmožnosti postati nekaj drugega, za razjasnitev, ki 
s priznanjem ponavljanja nerazličnega odpira teren za nadaljnje 
(eksistencialne) možnosti.

V svojem delu Razlika in ponavljanje, prvotno izdanem leta 1968, 
že prej omenjeni francoski filozof Gilles Deleuze opredeljuje po-
navljanje v nasprotju s splošnostjo kot zaporedje neidentičnih do-
godkov; Deleuze, ki se med drugim opira na filozofijo ponovitve, 
izpeljano iz del Kierkegaarda in Nietzscheja, predlaga uporabo 
pogleda, pri katerem se možnost zaporedja dogodkov, ki bodo 
ohranili svojo enotnost skozi razliko, vidi v zaporedju dogodkov. 
Prepoznavanje ponavljanja omogoča stanje zaporedja, ki črpa iz 
razlik v ponavljanju in povezuje mnogoterosti v pripoved, kar za-
gotavlja dinamično alternativo splošnosti (Deleuze 1995, 1–128). 
Tukaj lahko vsaka nova ponovna uprizoritev prispeva h kompleksni 
in smiselni pripovedi, ki lahko prinese vpogled v razumevanje.



108

Ponavljanje si lahko kot tako predstavljamo kot področje po-
tenciala, kot negovanje stanja premagovanja in postajanja dru-
gega-kot-to in več-kot-to, ki deluje na določeno verigo dogodkov 
in njene učinke. Na neki način ponavljanje deluje kot negacija, ki 
odpira identično in ga preoblikuje z novimi pluralnimi pomeni.

Na tem mestu je vredno izpostaviti zanimivo povezavo z jezi-
kovnim tropom metafore, ki se končno na številnih mestih smiselno 
prepleta s svetovnim spletom ter ga večkratno in bistveno zaznamuje.

Sodeč po filozofu Paulu Ricoeurju, ki je v svoji kompleksni štu-
diji Živa metafora (v izvirniku izdani leta 1975) temeljito raziskal 
filozofsko relevantno figuro metafore, je povedno videti metafo-
ro kot elementarni jezikovni trop skozi razprostrtje koncepta žive 
metafore. Pri tem Ricoeur zagovarja potrebo po raziskovalnem 
prehodu jezikovne in retorične zamenjave na raven ontologije po 
naročilu postulata o referenci in prehoda na koncept, povzetega po 
terjatvi strukture pomena metaforične izjave.

Pristop hermenevtične interpretacije, kot jo zasnuje francoski 
filozof, omogoča bistveni prehod v kompleksno razumevanje meta-
fore. Hermenevtika vzpostavlja mešani diskurz, dopuščajoč speku-
lativno umevanje jasnine koncepta in metaforično izrekanje v igri 
prevajanja kot da, dinamični napetosti med je in ni ter določujoči 
pomenski reprezentaciji, izmikajoči se togi refleksiji konceptualne-
ga mišljenja. V predhodni razpravi že večkrat obravnavana imagi-
nacija ima po Ricoeurju tam, kjer spodleti razumevanju, »še vedno 
sposobnost predstavljanja [Darstellung] Ideje«; s tem ko zanosno 
razsvetljuje in sprošča konstitucijo koncepta, revitalizira proces 
mišljenja na mestu, kjer odpove spekulacija, in ga prisili, da misli več. 

Tako je izpostavljena temeljna naloga ustvarjalne imaginacije, 
obenem pa je razkrita tudi namembnostna struktura žive metafo-
re. Metafora je živa tedaj, ko v misliti več na ravni koncepta vnese 
dinamizem imaginacije – takrat, ko ima imaginacija produktivno 
vlogo tudi v spoznavnem momentu. 

Kot eden vodilnih interesov Ricoeurjeve Žive metafore se izkaže 
povezava postulata o referenci in ustrezne ontologije, ki sledi filo-



109

zofskemu raziskovanju, ki ga v precejšnji meri povratno opredeljuje 
prav figura metafore.

Ontološka razlaga postulata o referenci zahteva, da zoperstavi-
mo spekulativni diskurz pesniški govorici, komponirani na potenco 
semantike. V enačbo metaforične reference in zasnove (zunanje) 
resničnosti zdaj vpeljujemo mehanizme filozofije govorice. Rico-
eur opozarja, da diskurz o govorici vselej ostaja znotraj govorice; 
zdi se, da slednja prepoznava onemogoča kredibilno razprostrtje 
razmerja med biti in biti-izrečeno – odnosa, ki zaznamuje obličje 
najskrajnejše avtorske teze pričujoče razprave. A vendar ima go-
vorica zmožnost, da vzpostavi distanco med samolastnim bistvom, 
tematsko določitvijo predmeta in neposrednim nanašanjem; s po-
močjo refleksije spekulativnega diskurza se govorica spregleda, kot 
je in kakor je v odnosu do vprašanja biti. 

V redu govorice referenca nasledi smisel izrečenega s potezo, 
ki artikulira bit na način biti-izrečeno; resničnost se na obzorju 
govorice uveljavi kot ključno določilo vsakršne artikulacije jezika 
– prešitje, ki v razpravo vnese kategorijo resničnosti kot primar-
nega določila funkcije biti-izrečeno. Omenjeno prepoznanje lahko 
zdaj navežemo na obravnavo specifičnega referenčnega postulata: 
postulata podvojene reference, ki ustreza semantični naravnanosti 
pesniškega diskurza, a pronica in usodno okrepi filozofsko spozna-
nje, kolikor v misel vnaša napetost med biti in ne biti, med vidnim 
in nevidnim (Ricoeur 2009, 462–466). 

Ker se zdijo ti rezultati, zlasti ob razprtju vprašanja imaginar-
nega v digitalnem svetu, poučni, je vredno razmisliti o doprinosu 
kompleksnega razumevanje za kritično teorijo sodobne družbe; 
še posebej za to, ker je pogosto še nezaključena in nedovršena go-
vorica tehnološke prihodnosti obenem tudi govorica – plodnih ali 
postvarelih – metafor, ki nadomeščajo splošno sprejeta določila ob 
izpostavitvi družbeno še nepoznanih fenomenov.

Še pred tem pa si je morda smiselno ogledati tudi bolj kritičen 
pogled na pojem metafore, kakšnega najdemo pri Nietzscheju ali 
Derridaju z delom Bela mitologija: Metafora v filozofskem besedilu. Na 



110

metaforo je namreč mogoče vendarle gledati tudi skozi prizmo zas-
tiranja odprtosti filozofskega označevanja – skozi optiko koncepta 
»mrtve metafore«. Pri tem je vredno poudariti, da bi lahko bila 
glede na vseprisotno količino reificiranih konceptov in metafor, ki 
so se pojavili v digitalizirani družbi in lahko povzročijo diskrimi-
natorni govor, lažne novice in teorije zarote, takšna raziskava, ki 
je bila že nakazana v prvem poglavju naslednjega članka, precej 
smiselna. Vsekakor se na tej točki povezujeta kritična teorija in 
hermenevtična filozofija, kolikor se problematična jezikovna figura 
izraža v pogosto prikritih ali nejasnih, a družbeno temeljnih kon-
tekstih, a obenem pomaga razumeti sodobne (spletne) fenomene 
prek drugačne perspektive. 

V tem pogledu sta metoda ponovitve in razgrnitev možnosti, 
ki jo razkriva metafora, sorodni in podobno plodoviti za kritično 
razumevanje družbe: tako metafora kot ponovitev sta imaginacijski 
orodji, ki usmerjata hermenevtični vpogled v ogrodje sodobnih 
družbenih pojavov.

Kot metafora razkriva napetost med prisotnostjo in odsotnostjo 
pomena in obenem nakazuje onstran preprostega predočenja re-
ference, je tudi ponovitev postopek, ki z imaginarno distanciacijo 
omogoča globlji premislek o stanju stvari.

Za Nietzscheja koncept večnega vračanja označuje potrditev 
življenja, ki odpira trenutek v času za samozavest, prazni trenu-
tek lažne zavesti in fatalistične predaje splošnosti in heteronomiji. 
Prepoznavanje večnega ponavljanja je implicitno že odgovor na 
vprašanje, ki ga postavlja bitju; vprašanje poguma, vztrajnosti 
in končno moči za moč prepoznavanja lastnega eksistencialnega 
stanja in možnosti v vsaki naslednji iteraciji trenutka: »Je bilo to 
življenje? No, potem! Še enkrat!« (Nietzsche 2006, 125)

V filozofski hermenevtiki je obstajala splošna težnja k zanikanju 
intelektualne pasivnosti, zaznane v dejanjih tistega, kar so včasih 
imenovali »se« ali »ono«, hkrati pa se je izogibalo eksplicitni kritiki, 
ki bi lahko preobremenila hermenevtični vpogled in dialoško razu-
mevanje z zahtevo po pridobitvi zunanjega, objektivnega stališča. 



111

V zvezi s tem bi lahko trdili, da se hermenevtika lahko izkaže za 
vsaj delno elitistično in konservativno tako v epistemološkem kot 
družbeno-političnem smislu, kar je morda najbolj znano ponazor-
jeno z Ricoeurjevo oceno Gadamerjeve hermenevtične filozofije 
kot »hermenevtike vere«, ki se ukvarja z »obnovo pomena« in ne s 
poskusom razkritja bistvenih, a pogosto prikritih določil resničnosti 
(Ricoeur 1970, 28) ali ostankov razvpite razprave Habermas-Ga-
damer v sedemdesetih letih prejšnjega stoletja.41 Vendar pa koncept 
ustvarjalne ponovitve ponuja drugačno branje interpretativne in 
morda celo politične privlačnosti eksistencialno dojemljive herme-
nevtike in njenih predhodnikov: trenutek odločitve, ki temelji na 
možnostih, ki jih odklene ponavljanje, ni le trenutek, ki omogoča 
individualno samorefleksijo, temveč ga je mogoče morda uporabiti 
v socialni in politični filozofiji kot orodje za ponovni razmislek 
o družbenih institucijah, odnosih ali oceni stanja boja za moč v 
družbi. V potrditev možnosti spremembe na podlagi dialektike 
vprašanja in odgovora, ki pojasnjuje vprašanja in bogati odgovore.

Če sledimo Nancyju in upoštevamo temeljno hermenevtično 
družbenost kot ontološki postulat, lahko takšno logiko vprašanja 
in odgovora, ki temelji na ponovitvi ter pojasnjuje vsebino in temo, 
operacionaliziramo na podoben način kot utopijo pri ocenjevanju 
značilnosti družbenega in političnega sveta ter njegovih značil-
nosti. Dejansko bomo morda imeli več sreče pri iskanju ustrezne 
podlage za normativne strukture v družbi, če se bomo držali po-
novne ocene situacije in ne poskušali najti drugačen način, ki bi 
se izognil ideološkemu prikrivanju – in s tem morebitnega izvora 
etike, ki temelji na odgovornosti, in ki jo podpirajo številni zago-
vorniki (post-ničejanske) kontinentalne filozofije, a tudi kritične 
teorije, vključno z omenjenim Nancyjem.

Vsekakor se zdi, da bi lahko smiselna aplikacija hermenevtič-
no občutljivega pojma temeljne ponovitve omogočila drugačen in 
kontekstualno primernejši način razumevanja ključnih značilnosti 
nas samih, naše družbe in sveta. Ta sposobnost izpopolnjevanja 

41	 Za koncizen prikaz glej mdr. Feldman 2010, 12–13.



112

kritičnih vprašanj in razumevanja raziskovanega materiala doda 
plast ustvarjalnosti tako interpretaciji kot vsebinski rabi ter hkrati 
dodeli višjo raven odgovornosti našim dejanjem.

V tem pogledu je koncept produktivne ponovitve mogoče pove-
zati s pojmoma samoinstitucije družbe in njenih imaginarnih po-
menov, pa tudi z (radikalno) družbeno in individualno avtonomijo, 
ki po mnenju Corneliusa Castoriadisa omogoča takšno imaginar-
no vzpostavitev družbe (Castoriadis 1997, 310–316). Avtonomija 
dodatno povezuje potencialnost samozavedanja z odgovornostjo 
in ustvarjalno imaginacijo, na kar sem že namignil v drugem po-
glavju te knjige.

Ne nazadnje obstaja precejšnje prekrivanje med koncepti vir-
tualnega, potencialnosti ponovitve in imaginacije. Pri temeljni 
ponovitvi je prepoznavanje možnosti v domeni potenciala in še ni 
uresničeno – lahko bi trdili, da ponavljanje pušča potencial kritično 
odprt – kar je, kot bomo videli, tudi ključna značilnost virtualnega. 
Kot takšno pa se zanaša tudi na našo sposobnost imaginacije, saj 
razmislek o možnostih delovanja zahteva znaten preskok, podobno 
kot v politično izkoriščenih utopijah.

Ovinek, s katerim sem razbral teoretični potencial perspekti-
vizma in hermenevtične filozofije za kritično teorijo informacijske 
družbe prihodnosti, je bil dolg, a relevanten. Že najmanj dobrih 
petdeset let je široko prepoznana potreba po uskladitvi pogloblje-
nega družbenega raziskovanja, ki z upoštevanjem številnih not-
ranjih in zunanjih dejavnikov samoizražanja deležnikov v dina-
mičnih družbenih kontekstih tehtno preučuje značilnosti konkretne 
skupnosti v globaliziranem svetu, in kritične analize ideoloških, 
oblastniških oziroma, v kontekstu pričujoče razprave, platform-
sko posredovanih in modificiranih prvin, ki zahtevajo ustrezno 
poglobitev razumevanja normativnega kolesja družbe in možne 
kurative za obstoječe probleme, predvsem pa postulacijo obsta-
ja objektivnega, ideološko neobremenjenega kazalnika družbene 
danosti. To nakazuje na potrebo po vsaj delni razrešitvi izziva, ki 
ga poraja nesoglasje med stališči Gadamerjeve hermenevtike in 
Habermasove zahteve po ustrezno metodologiji z kritiko ideologij 



113

kot pogoju za celostno družbeno teorijo, ki je obenem deskriptivna 
in normativna.

Tu seveda neposredno trčimo v zapuščino relevantnega, že 
večkrat omenjene akademske debate med Habermasom in Gada-
merjem,42 ki je tematsko v marsičem nadaljevanje spora o pozitiviz-
mu [Positivismusstreit] med Frankfurtsko šolo, ki sta jo zastopala 
Adorno in Habermas, ter kritičnim racionalizmom Popperja in 
Alberta. Vendar je pri bolj kompleksnem, četudi bolj spravnem 
sporu Habermas-Gadamer, ki se temeljno tiče (kritičnosti) me-
todologije družbene realnosti, dodatno izražena politična kom-
ponenta, ki se opozarjajoče oglaša, kadar relativizacija vrednot 
ob zavržnih potezah oblasti ali agresivni ideologiji zavre možnost 
ustrezne interpretacije, kaj šele normativnih razrešitev bistvenih 
družbenih problemov. Čeprav je znamenita debata tehtno izrazila 
neizogibnost dejstva, da je vsak govor o svetu na prvi stopnji spoz-
nanja nujno vpet v osišče interpretacije, ki je vezana na končnost 
in omejenost spoznanja interpretacija, je obenem nakazal zahtevo 
po nadaljevalnem območju odmika, premisleka, kjer se uskladita nor-
mativna in spoznavna razsežnost v težnji po celostnem razumetju 
družbene resničnosti (glej npr. Feldman 2010 in Mendelson 1979). 
V času napetosti, razmer, ki ne obljubljajo več zaščite pred krivico, 
govorice, razčlovečuje, sta pasivno sprejemanje idej brez kritičnega 

42	 Morda je tu vredno nameniti nekaj več besed ozadju spora in Habermasovemu iztržku 
od le-tega. Če pustimo ob strani druge pomembne vidike nesporazuma (kakršen je 
hermenevtična trditev o univerzalnosti), je Habermas med razpravo znano kritiziral 
Gadamerja zaradi zaznanega pomanjkanja strogih in potrebnih evaluacijskih stan-
dardov interpretacije v njegovi filozofiji, ki bi lahko interpretacije izpostavili učinkom 
ideologije in skritih pomenov kot takih. S tem kritika načina interpretacije pridobi tudi 
normativne in politične razsežnosti, saj bi zavračanje možnosti doseganja objektivnega 
stališča zunaj ideologije lahko vodilo do problematičnega vrednostnega relativizma in 
nezmožnosti odgovora na kritične interpretativne in družbene izzive. Razprava ni bila 
nikoli zares zaključena in nekatera vprašanja, ki jih je sprožila, so še vedno aktualna 
v sedanjem času naraščajočih globalnih napetosti. Poskus preloma od načel »univer-
zalne hermenevtike«, ki je lahko nevarno relativistična v svojih vrednotnih ocenah in 
se zdi slepa za ideološka popačenja, bi lahko označili za skoraj vseživljenjski projekt 
Jürgena Habermasa, ki ga je prvotno predlagal med sporom z Gadamerjem (glej npr. 
Habermas 1986, 243–276; Mendelson 1979). Medtem ko so se njegovi poskusi obliko-
vanja tesne družbene teorije, ki bi lahko združila kompleksno (hermenevtično) inter-
pretacijo družbe s kritiko ideologije z objektivnega in univerzalističnega normativnega 
stališča v sedemdesetih letih prejšnjega stoletja na koncu izkazali za neuspešne, lahko 
njegove vplivne teorije komunikacijskega delovanja in diskurzivne etike razumemo kot 
bolj robustne in dobro cenjene, čeprav kontroverzne odgovore na ključno vprašanje o 
možnosti objektivnih normativnih standardov v družbeni in politični filozofiji.



114

odziva ali vsaj distanciacije ali relatizivacija vrednot hitro brezbriž-
ni dejanji – to nas je učila atomska preteklost in to nam naroča 
pričakovanje digitalizirane, tehnologizirane prihodnosti.

Moment distanciacije, ki z ostrino idealnosti, normativne trez-
nosti zareže v serijo ponovitev, se v tem primeru izkaže kot odlo-
čilen dejavnik pri spoznavanju ozadja družbene pojavnosti. Če je 
kontekst ponovitve model, ki ponuja drugačen pogled na navidezno 
nekoliko zastarelo, elitistično in evropocentričnim idealom pro-
blematično podvrženo hermenevtiko, le-ta potrebuje objektivno 
referenco, ki je lahko obenem regulativni ideal in splošna točka 
zunaj ideologizirane partikularnosti.

Že v prejšnjih poglavij sem večkrat izpostavil pojem produktivne 
imaginacije in njenega bistvenega proizvoda, družbeno-
konstruktivne utopije kot regulativne reference moralnega in 
pravnega postajanja družbe (prim. s Forst 2014, 177–190). Vendar 
moramo biti zdaj natančnejši in jasneje razgrniti normativno per-
spektive spletnega sveta, kolikor želimo iz le-tega črpati vire za 
kompleksno kritično teorijo digitalne družbe.

V vse bolj digitalizirani in tehnološko pospešeni družbi se zdijo 
trenutki, ki jih je mogoče razpreti za razmislek o posledicah naših 
dejanj, in ukrepati, preden situacija ne postane preveč problema-
tična, minljivi, vse bolj nujni in nedosegljivi, saj se lahko zavedanje 
kritičnih vprašanj izgubi ali vsaj zdi oslabljeno zaradi preobilja 
informacij; kljub temu pa lahko odprtost, ki zahteva avtonomno 
in odgovorno delovanje ob prepoznavanju pomena ključnih razlik 
pri ponovitvi navideznih enakih elementov, pozitivno prispeva h 
kompleksnosti raziskovanja sodobne družbe. Povečana virtualiza-
cija in pojav tehnološko naprednih in družbeno transformativnih 
značilnosti digitalnega sveta, kot sta metaverzum ali samoučeča se 
umetna inteligenca, pa lahko dodajo dodatno plast priložnosti in 
izzivov za poglobljeno razumevanje in normativno oceno družbe.

Tudi zavoljo tega je treba narediti odločen korak proti razvidu 
potenciala ob prepoznanju normativnega ustroja in razumevanju 
možnosti normativnega razvoja spletne družbe. 



115

Še o pravnem varstvu, vrednotah  
in moralnih standardih na spletu

Če sprejmemo, da ozir vrednotenja ni relevanten le v 
posledičnem ali kurativnem smislu, temveč je konstruktiven za 
sam diagnostični vidik, se razkrije potencial kritičnega uvida v 
normativno jedro družbenosti za razumevanje digitalne priho-
dnosti. Vsekakor to tudi pomeni, da hermenevtični uvid zahteva 
ustrezen kritični ovinek, distanciacijo, ki omogoča bolj celostno 
izpostavitev družbenih fenomenov in možnosti dejanj deležnikov 
v spletni družbi prihodnosti. 

Ne glede na njegova notranja načela, svet svetovnega spleta 
ni moralno nevtralen. Že temeljni mehanizmi, ki omogočajo 
delovanje spletnih okolij – algoritmi urejevalnih procesov, orien-
tacija in namembnost umetne inteligence (posebno velikih jezikov-
nih modelov), predhodno določena pravila iger, operacij oziroma 
transakcij v virtualnem prostoru – so vrednostno obremenjeni in 
prenašajo ideološke prvine, ki so vtkane v jedro strukture interneta.

Vendar svetovni splet ni notranje poenoten in ne omogoča 
enostavne vzpostavitve enotne jurisdikcije. Tako je pomembno 
izpostaviti opazko, da svetovni splet ne predstavlja več enotnega 
javnega prostora, temveč da je digitalizacija razbila prostor spletno 
posredovane komunikacije na številne sorodne, a detajlno razli-
kujoče se mikrojavnosti – vsako z lastnimi normami, ideologijami, 
platformskimi pravili in ekonomskimi specifikami. V tem pogledu 
tudi posamezen metaverzum predstavlja samostojno spletno okolje, 
delno zaprt sistem z lastno sistemsko logiko, normativnimi pravili 
in kulturno-estetskimi vzorci.

Čim naslovimo internet kot samostojno družbeno-kulturno 
področje z lastno logiko globalnega urejanja, normativnimi 
značilnostmi in notranjimi mehanizmi, ga v težnji po navidezno 
upravičeni pravni osamosvojitvi morda nevede primerjamo z zu-
nanjimi, bolj tradicionalnimi elementi državnega prava. Vsekakor 
drži, da si je zaradi specifike svojega delovanja internetno pravo 
težko zamisliti v domeni enotne jurisdikcije, razen kolikor bi se 



116

teoretično razvila samostojna oblika pravnega sistema – veja inter-
netnega prava z univerzalno jurisdikcijo na zamejenem področju 
spletnega sveta in odnosov v njem.

Ob tem razmisleku je treba takoj izpostaviti, da spletna okolja ne 
posedujejo značilnosti političnih organizacij, ki so v svojo notranjo 
strukturo bolj ali manj organsko vpletle državni pravni sistem, in 
še manj potenciala za enotno pripoznanje normativnih stebrov, ki 
bi omogočile razvoj inherentnega prava na osnovi nekakšnega glo-
balnega konsenza.43 

Koncepcija strogo zavezujočega prava je na podlagi zgodo-
vinske in strukturne določenosti sama po sebi vezana na delovanje 
v okrilju geografsko zamejene politične organizacije, ki omogoča 
matrico soglasnih, oblastniških oziroma pripoznavnih zakonodaj-
no veljavnih gest. Vplivna analitična teorija prava H. L. A. Harta 
iz srede 20. stoletja s hermenevtičnim uvidom izpostavlja videnje 
prava kot sistemskega prepleta primarnih in sekundarnih pravil – 
z državnim represivnim aparatom podprtih družbenih pravil, ki 
naslavljajo pravice in dolžnosti pravnih deležnikov, in metapravil, 
ki na čelu s temeljnim pravilom o pripoznanju kot določilnim ele-
mentom pravnega sistema omogočajo potrjevanje, spreminjanje 
in končno, razumevanje primarnih pravil (Hart 1994, 99–108). 
V pravnofilozofski koncepciji »prava kot integritete« Ronalda 
Dworkina pravo določa dinamična povezanost določnih pravil 
ter ohlapnejših moralnih načel in političnih ciljev, ki skupaj tvorijo 
normativno ogrodje sistema, ki se sicer razkriva šele skozi (interpre-
tativno zaznamovani) performans konkretne in temeljno konsistentne 
sodne prakse (Dworkin 1986). Pri Fullerju je učinkovito, organsko 
delujoče pravo smotrno zrasel sistem pravnih določil, ki za uspeš-
no pravno-politično usmerjanje potrebujejo vključitev notranjih 
– proceduralnih – moralnih komponent kot temeljnih gradnikov 
prava in ne le njegovih zunanjih dopolnil (Fuller 2015, 105–117 idr.) 

43	 Tu je vendarle mogoč tudi razmislek, da je stara von Savignyjeva misel, kjer se državno pra-
vo v končni instanci razvije kot organski proizvod, materializacija narodne ideje in duha, 
sicer težko zamisljiva v sodobnem svetu, ima pa zato morda nekaj potenciala kot regulativ-
na ideja pri nastanku notranje razvitega spletnega prava. Vsekakor tu za zdaj govorimo le 
na stopnji teorije in v omejenih prostorih kakršni so posamezni metaverzumi.



117

Ne glede na naravo prava in s tem povezan mehanizem kvalifika-
cije pravnega sistema – možnost nastopa pravila pripoznanja, inte-
griteta pravne prakse, organski nastop sistema s pomočjo notranje 
moralnosti prava – pa je na dlani, da spletno okolje ne odgovarja 
zahtevam, ki bi omogočale pojavnost zavezujočemu in splošne-
mu sistemu, kakršnega poznamo na ravni države. Takšen status 
onemogočajo tako strukturne in tehnične kot politične in etične 
omejitve: med drugim zasnova interneta kot globalnega vmesnika, 
dinamičnost posredovanja informacij in spremembe v zvezi s splet-
nimi razmerji, prisotnost številnih prostorov s svojimi urejevalnimi 
in normativnimi pravili, neusklajenost med različnimi izhodišč-
nimi jurisdikcijami, ki se prenašajo v spletno okolje, ter odpornost 
temeljno odprte in načelno nevtralne strukture spletnega sveta za 
celostno pravno določitev.

Še tako dovršen in organsko družbeno vraščen pravni sistem 
je vendarle tudi označevalec razmerja tujosti, ki je vselej negacija, 
sistemski odmik (od) nečesa. Po Menkeju pravo s svojim nastopom 
vselej določno vzpostavlja razmerje med pravnim in nepravnim, 
z nedvoumnostjo sodbe in ostrino pravila, ki ob delovanju na vse 
ali nič v družbo vnaša elemente nasilja proti nasilju: prava, ki struk-
turno ponavlja nasilje ob razločanju pravnega od zunajpravnega 
sveta (Menke 2018, 19–22).

Zdi se, da vsaka pravna sistematizacija diskriminira proti obli-
kam, ki ne ustrezajo uravnilovki, ki jo zahteva tovrsten poseg: to 
velja še toliko bolj v okolju, ki je tako podvrženo spreminjanju, 
raznoterosti vrednostnih izrazov in v širokem smislu združuje na-
bor številnih pravno-političnih razumevanj, moralnih prepričanj, 
tradicij, kultur, običajev in vrednot. Iz tega razloga je za zdaj lažje 
videti internetno pravo kot nepopoln in delno celo kaotičen skupek 
različnih področnih določil z različnimi pristojnostmi iz razno-
terih virov, ki zapolnjuje razmeroma obsežne regije navideznih 
pravnih praznin, kolikor tehnologija predhodi razvoju prava ali 
onemogoča, da se ta razvidi v zadostno zavezujočem oziru. Tudi 
če pravo nastopi na spletu zunaj politično smiselnih, a glede na 
zasnovo interneta pogosto precej nesmotrnih geografskih meja in 



118

teži h globalni veljavi, se ta prej nanaša na manj zavezujoči konte-
kst mednarodnega prava kot strogost državnih pravnih sistemov. 
GDPR je denimo sicer zavezujoč za državljane EU, vendar ima 
zunaj izvorne jurisdikcije le priporočilno vlogo, njegovo veljavnost 
pa še bolj problematizira geografsko fluidnost in nedoločilnost sple-
tnega prostora, obstoj tehnologije, kakršna je VPN, in struktura 
globalnega vmesnika, ki razlikuje internet kot platformo platform od 
bolj tradicionalnih družbenih ogrodij.

Kot bomo videli v nadaljevanju, za razliko od zunanje družbe 
normativno izpopolnjevanje spletnega prostora v precejšnji meri 
poteka od spodaj navzgor, od zasnove uporabniške interakcije do 
kompleksnejših moralnih in v nekaterih segmentih tudi pravnih 
pravil, pri čemer pa je vselej treba opozoriti na povratni, pogosto 
prikriti učinek platformskih pravil in ideologij na neposredno upo-
rabniško izkušnjo. Glede na razdrobljenost spletnih okolij dejansko 
le stežka pride do premočrtne regulacije, ki v specifičnosti interne-
tne izkušnje pogosto deluje kot zareza v modelu delovanja spleta.

Med pravili igre, ki omogočajo operativnost zasebnim spletnim 
prostorom, kakršni so metaverzumi, in pravnimi pravili, ki stre-
mijo k univerzalnosti, obstaja kategorialna razlika, ki ni vezana 
le na prisotnost represivnega aparata in zunanje sodbe. Gre se za 
moment ponotranjenosti pravil, ki sicer lahko podvajajo oblike 
trdnih norm, vključno s pravnimi pravili ali načeli, vendar jih 
uporabnik sprejema kot sestavne dele virtualnega oziroma digi-
talnega sveta. Za pravo se po drugi strani, da je vselej svojstvena 
distanciacija, povnanjenje oziroma vstop nečesa, kar iz domačega 
naredi pravno in iz drugačnega tuje. Tu se je smiselno navezati 
na ključno delo kritične družbene misli zgodnjega 20. stoletja, 
Benjaminov mladostni spis H kritiki nasilja. ki je bil predmet šte-
vilnih (re)interpretacij in derivacij uglednih avtorjev v filozofiji 
dvajsetega stoletja – med najodmevnejše razprave, na katere je 
odločilno vplival Benjaminov sestavek, sodijo Derridejev spis 
Force of Law: »The Mystical Foundation of Authority«, Agambenova 
serija del Homo sacer in zgoraj omenjeni Menkejev esej Pravo in 
nasilje. Čeprav se Benjamin v svojem eseju osredotoča na vlogo 



119

prava v sodobni družbi, gre v njem prvenstveno za raziskovanje 
pritiklin in oblik manifestacije nasilja. V tej kratki, kriptični in 
mestoma že mesijanski razpravi takrat še zelo mladi in filozofsko 
še precej nedorečeni Benjamin prepoznava štiri paradigmatske 
funkcije nasilja: v vsakdanu visoko racionaliziranega sodobnega 
družbenega sveta sta operativna pravopostavljajoče in pravooh-
ranjajoče nasilje, ki koordinirata družbeno delovanje, pri tem pa 
se drastično razlikujeta od »pravouničujočega« božanskega ali 
čistega nasilja in njegove človeške ustreznice, revolucionarnega 
nasilja. Tako pravopostavljajoče kot pravoohranjajoče nasilje sta 
temeljno vezana na institucijo prava, ki po Webrovi teoriji o po-
stopni racionalizaciji in birokratizaciji družbe postane gonilna 
sila družbene koordinacije v devetnajstem in dvajsetem stoletju. 
Za Walterja Benjamina pravo tako predstavlja emblematično 
strukturo sodobne družbene dominacije s simbolnimi sredstvi, 
ki vodijo do fizičnih dejanj nad pravnimi subjekti, obenem pa se 
izpostavlja kot potencialno ogrodje postvarjenja v družbi. 

Pravopostavljajoče in pravoohranjajoče nasilje sta nujni kom-
ponenti družbene aplikacije pravnih aktov; pravo je strukturno 
odvisno od uporabe nasilja s prisilnimi sredstvi s pomočjo uprave 
in policije.44

Pravo pri tem lahko doseže svoje cilje le, kolikor je zvezano z 
obstojem nasilja s pomočjo (pravnih) sredstev. Sistemska vsepriču-

44	 Na tem mestu je vsekakor treba povedati, da pri Benjaminovem spisu – četudi se v njem 
razmeroma korektno nanaša na delo pravnega teoretika von Jheringa – ne gre za delo 
s področja pravne filozofije, kaj šele primer kompleksnega razumevanja narave prava. 
Pa vendar Benjamin, sledeč zgodovinsko obremenjeni pravni filozofiji Rudolfa von 
Jheringa predstavlja zanimiv, čeprav pesimističen pogled na normativno perspektivo 
prava, pri čemer zanika vrednost tako pozitivističnega kot naravnopravnega pristopa k 
pravu. Po Benjaminovem mnenju oba predstavljata opozicijo organskosti etičnega živl-
jenja: ker se pravo lahko upravičuje le v njegovi instrumentalni razsežnosti, so teorije 
naravnega prava neustrezne, kolikor pozabljajo, da je smoter končnega (pravičnega 
in nenasilnega) stanja – torej zakonite razrešitve konflikta s sredstvi pravnega reda 
– venomer moč doseči le znotraj pozitivno določene sheme sredstev za dosego zakoni-
tih ciljev. Pri tem pristanejo v nekakšnem vmesnem položaju med nasilnimi pravnimi 
sredstvi in etičnimi cilji, ki naj bi upravičevali njihovo uporabo, kar vodi v določeno 
paradoksalno nevtralizacijo nasilja; pravni pozitivizem je v tem pogledu sicer nekoliko 
boljši, ker se raje kot na izmuzljivo idejo pravičnosti izhodiščno nanaša na zakonitost 
delovanja pravnega reda, s čimer lahko zagotovi manj problematično merilo za up-
ravičenje nasilja. Pozitivnopravne teorije tako utegnejo ponuditi vsaj čvrst postop-
kovni kriterij za presojo kaznivosti, ne da bi pri tem upoštevale moralno razsežnost 
družbenih smotrov (Benjamin 2002).



120

jočnost pravnih odnosov pod nadzorom države v sodobni družbi 
je povezana s shemo namenskih sredstev za dosega smotrov, ki 
ohranja in promovira strukturno uporabo nasilja, in s tem, ko in-
stitucionalizira uporabo nasilja kot sredstva za dosego moralnih 
ciljev, pravna oblast kompromitira etično življenje v družbi. Od 
posredno povzročenega pravnega nasilja je nasprotno »čisto« ali 
božansko nasilje, s katerim rokuje samo figura boga, ter ki je ta-
kojšnje, uničujoče in neposredno izraža božjo pravičnost, ne da 
bi se pri tem sklicevalo na posebne smotre ali se uporabljalo kot 
sredstvo za njihovo uresničitev. Za razliko od »nečistega« mitičnega 
nasilja, ki s pravnimi sredstvi določa dinamiko družbenih odnosov, 
je božansko nasilje dejanje suverene volje, ki se ne upravičuje s 
sklicevanjem na določene zunanje smotre ali postopke, temveč se 
manifestira kot čisti izraz Besede in njene samoreferenčne moči – v 
božji »sodbi Korahovim privržencem« ali kaznovanju Levitov se 
tako na primer izraža sodba uničenja, brez opozorila, brez groženj 
in brez posredovanja zunanjih zakonov. Tovrstno manifestacijo 
božanske pravičnosti je moč po Benjaminovem mnenju prepoznati 
v prilagojeni obliki tudi pri ljudeh v sodobni družbi, in sicer v vzgoji 
ter v revolucionarnem boju za pravične družbene razmere, ki jih 
lahko zagotovi splošna stavka proletarskega razreda.

Takšno dejanje je delo pravičnosti, ki ni pogojena s pravnimi 
sredstvi. Benjamin s potezo, ki jo je moč poimenovati »razbreme-
nitev« prava, predlaga iskanje nenasilnih alternativ pravu in njego-
vemu endemičnemu pravopostavljajočemu in pravoohranjajočemu 
nasilju; postavlja zahtevo po kulturni revoluciji, ki se ne zaustavlja 
pred izničenjem sveta pravnih razmerij in pravne sheme posrednih 
sredstev za uresničitev zunanjih smotrov, ki v končni instanci služi 
le ohranitvi državne oblasti v družbi. Na koncu je Benjamin morda 
kar najbolj radikalen: razpustitev oziroma odpravo prava in tira-
nije prisilne državne oblasti, ki jo omogoča pravni red v družbi, 
je slej ko prej mogoče doseči le s svetim nasiljem revolucije, ki v 
teokratskem in eshatološkem jeziku proizvede pravičnost v družbi 
z uporabo svetega nasilja proti nasilju v namen vzdrževanja druž-
bene moči (Benjamin 2002).



121

Ne glede na to, da je ostra analize fenomena prava kot nastopa 
drugosti (v) družbi le pogojno uporabna, ni moč brezprizivno trditi, 
da v svetu platformskega kapitalizma in nadzorne oblasti v spletu 
pravna sredstva pogosto ne delujejo v težnji, da ohranjajo proble-
matične, morda celo nepravične družbeno-politične razmere in 
asimetrično porazdelitev družbene moči, kolikor se le-ta posreduje 
preko medija svetovnega spleta.

Menkejeva obsežna reinterpretacija omenjenega Benjamino-
vega eseja v delu Pravo in nasilje [Recht und Gewalt] izpostavlja 
paradoksalno naravo prava, ki tako nasprotuje nasilju, kot ga sa-
mostojno izvaja. Menkejevo prepričanje je, da je pravo že po svoji 
strukturi zavezano ponovitvi maščevalnega nasilja v zgolj navide-
zno drugačni podobi, kolikor načelno vzpostavlja pravno enakost, 
ki formalizira nasilje nad nasiljem, ustvarja meje zakonitega in 
nepravnega ter tako nezadržno ustvarja svojo drugost, ne-pravo, 
razsežnost heteronomnega. Kot takšen je pravni red vlada mitič-
nega nasilja – strukturnega nasilja, ki ga z delovanjem pravnega 
reda družbena oblast nezadržno reproducira.

Prekletstvo reprodukcije mitičnega nasilja ni vezano na voljno 
dejanje suverena, temveč se nanaša na delovanje subjekta, ki ga 
preganja in navidezno paradoksalno omejuje avtonomija, ki jo 
zagotavlja princip pravne enakosti, nahajajoč se v strukturnem 
jedru prava. Pravni subjekti so avtonomni – zmožnost presoje jim 
je podana z vstopom v svet pravne države, kjer so objektivizirani 
in spremenjeni v abstraktne pravne osebnosti – vendar ima njihova 
avtonomnost visoko ceno: kadar so primorani delegirati pravičnost 
naproti enakim, delujejo po principu neizbežne pravne avtonomije, 
ki v sebi vključuje svojo inherentno drugost. Nereflektirano pravo 
deluje kot navidezno avtopoetičen, notranje ubran mehanizem, 
ki od svojih subjektov zahteva sprejemanje lastne demoralizirane 
normativnosti, enakosti in strukturnega nasilja, ki ga pravo neza-
držno reproducira. 

Če uporabim namensko personifikacijo, je moč razbrati, da 
za Menkeja pravo ne more dojeti svoje nasilne narave, dokler je 
prepuščeno delovanju sistemskega postvarjanja. Menke vidi edino 



122

možnost za razrešitev notranjega protislovja prava v upanju, da se 
pravo zave svojega lastnega (usodnostnega in strukturno določe-
nega) nasilja, ko se v obliki reflektiranega prava le-to izpostavi kot 
pravo proti svoji volji: ko presojanje poteka v skladu s pravom in ne 
zaradi prava samega. Tu se Menkejev pogled odločilno razlikuje 
od Benjaminove vizije usode prava: kjer slednjemu edino kurativo 
proti nasilju prava predstavlja njegova popolna odprava, Menkeju 
zadošča rešitev, pri kateri se pravo ohrani, vendar »depotencira«, 
in sicer tedaj, ko se zave meja, ki jih vzpostavlja med pravnim in 
nepravnim, vidi določitev v skladu s pravnimi pravili kot le eno 
izmed možnosti, ter prenese zunanji konflikt, s katerim diskrimini-
ra pri deleženju v pravni družbi, v svojo lastno notranjost. Menke 
meni, da je moč delovanje prava na takšen način nadzorovati, 
čeprav za ceno poteze izvornega nasilja odtegnitve. 

Pravo tako pri Menkeju prevzema vlogo, sorodno delu kulturne 
industrije pri Adornu in Horkheimerju ter disciplinskih mehaniz-
mov pri Foucaultu. Pravo efektivno postane Drugo razumu, saj 
abstrahira in decentralizira subjekte ter orientira razvoj njihove 
osebne identitete (Menke 2018).45 

Menkejev korektiv neizprašane podložnosti integriteti pravnega 
sistema je zanimiv in poveden zlasti v spletnem okolju, v kate-
rem ima pravo relativno šibkejšo in manj samostojno vlogo pri 
koordinaciji razmerij od bolj tradicionalnih okolij. Spletne skup-
nosti od svojih uporabnikov pričakujejo strukturno ponotranjenje 
norm kot pogoj sodelovanja, kar pa obenem zaradi integralnosti, 
odcepljenosti od drugih platform ali pravne nedoločenosti zaradi 
še nedorečenih elementov tehnološkega ali družbenega razvoja 
onemogoča zapolnitev s kompleksnejšo zunanjepravno ureditvijo.

Vsekakor takšno razumevanje vedenjskih struktur v spletu ne 
pomeni, da so norme spletnega sveta nujno manj invazivne – še več, 
fleksibilna narava moralnih določil in koordinacijskih postopkov 

45	 Pri tem je treba povedati, da proces oblikovanja identitete niti zunaj sfere prava ni nu-
jno stabilen in brez povratnega vpliva družbenih in moralnih pravil, kar seveda prava 
po sebi ne izloča iz sfere konstitutivnih (institucionalnih) družbenih sfer. Žal daljša 
razprava na to temo presega omejitve tega dela.



123

brez nanašanja na zunanji referenčni kodeks pogosto povzroča ne-
zaupanje, etično razpršenost in nestalnost, zahtevno sledljivost ter 
nevarnost kršenja notranjih pravil in anomije; to ima svojevrsten 
vpliv na decentralizacijo moralnega subjekta v spletnem okolju, ki 
se utegne kot avatar porazgubiti po različnih normativnih okoljih, 
ki jih zahteva fragmentacija spletne identitete. Pri tem pa trči ob 
različne normativne domene; tudi zato se je vredno orientirati 
zlasti na posamezne, razmeroma zaprte strukture oziroma spletne 
skupnosti, kakršne predpostavlja koncept metaverzuma.

Tako spletni forumi in drugi tovrstni komunikacijski kanali, kjer 
je nadzor nad uporabo pasiven in vključen kot del ogrodja platfor-
me, kot spletne večigralske videoigre in kompleksnejši interaktivni 
spletni prostori, kjer model delovanja zahteva aktivno ponotra-
njenje pogosto fleksibilnih pravil, sta del mreže spletih izkustev, ki 
tvorijo normativno strukturo interneta. V najbolj intimnih, najlažje 
vrednostno določljivih primerih, kakršni so medosebni spletni kle-
petalniki, se platformska oblast vključuje le v okviru kalupa, ki sicer 
pasivno nadzoruje uporabo, vendar je v večji meri normativno nev-
tralen.46 Bolj kot se povečuje število deležnikov v fokusnem modulu, 
bolj se poveča zahtevnost koordinacije, ki se veže na medosebna 
razmerja, vezana na uspešnost komunikacije, in strojno ogrodje. 
Medtem ko pri normativnem določanju medsebojnih odnosov v 
sistemsko strukturiranih okoliščinah lahko uporabimo diskurziven 
model za razumevanje normativne podstati v družbeni sferi, je 
obenem potrebno nameniti pozornost tudi vrednostnemu dopri-
nosu algoritmov.

Ob tem, ko se povečuje kompleksnost algoritemskih rešitev za 
uspešno koordinacijo družbe, je subjekt spletne izkušnje vse manj 
razviden v nanašanju na fizično osebo, ki tvori zasnovo posame-

46	 Pri tem bi bilo seveda naivno trditi, da je lastnik platforme vselej transparenten ozi-
roma moralno neoporečen v razmerju do pridobivanja podatkov in nadzora, ter da 
podatkov, ki jih dobi ob nadzoru nad sporočenim ne uporablja v prikrite, politično 
problematične ali dobičkonosne namene. V preteklosti se je večkrat izkazalo, da je tako 
kompleksno kodiran in v globljih elementih spleta zakrit način sporočanja potencialno 
ogrožen ob spremembah v varnostni konstituciji spletnega okolja. Vendar pa ta sicer 
bistvena razprava presega namen tega poglavja, ki se bolj kot na varnost osredotoča na 
normativnost delovanja, zato je na tem mestu ne nameravam nadaljevati.



124

znega avatarja. Algoritmi – zlasti preferenčni ukazi oziroma pra-
vila in filtracijski sistemi – družbenih omrežij in digitalnih storitev 
sooblikujejo sebstvo v spletu; o tem bom več zapisal v naslednjem 
poglavju. Pri tem pa tudi podajajo pomembno vsebino normativne 
panorame digitalnega okolja.

Tako kot je avatar v spletu razdrobljen med številne vrednostne 
in identitetne cone, so tudi algoritmi spremenljivi in odvisni od 
vnosov elementov, s katerimi so v razmerju. Toda prepoznanje, da 
ima človekova subjektiviteta, tudi v normativnem pogledu, izmuz-
ljivo naravo, ki se izmika logiki preprostega podvajanja fizične refe-
rence oziroma identitete, ne vodi nujno v aporijo vrednotenja. Na 
svojstven način je prav zavedanje nejasnosti in motnosti spoznav 
algoritmov, ki v enotnih snopih povezujejo multiple spoznave in 
zorne kote, nakazuje na možnosti spletne etike oziroma na še ne-
razkrit potencial družbenega urejena. Multiplicitete algoritmično 
posredovanih odtisov spletnih uporabnikov imajo takrat, ko jih 
uspemo držati narazen, ob razumevanju raznoterosti normativnih 
izkušenj in dinamičnosti delovanja v virtualnem okolju, posebno 
spoznavno težo (prim. Amoore 2020, 135 idr.)47 

Zavedanje fluidnosti oziroma nestalnosti seveda pomeni, da 
pot do ustreznega moralnega oziroma pravnega urejanja spletne 
družbe prihodnosti ni premočrtna, še manj enostavna. Obenem 
pa se zdi, da prav izgradnja novih spletnih okolij pred našimi 
očmi ponuja edinstven vpogled v temeljno ogrodje normativne 
podstati družbe.

Ne glede na posredniško – platformsko – in nefizično naravo 
spletnih odnosov med posamezniki, je spletno okolje tudi prostor 
samorazkrivanja, samoiskanja in sledenja ambicijam. Čeprav zara-
di prisotnosti mehanizmov nadzora in dinamično učljivih modelov 
umetne inteligence v tehničnem smislu nikoli nismo zares sami, 
kot razdrobljene osebnosti stopamo v intimna razmerja, ki imajo 

47	 Tu ni odveč opomin na perspektivičnost resnice v različnih strukturnih in tudi norma-
tivnih razmerij, ki ni zgolj relativnost pri razumevanju. S tem je podana možnost vz-
postavitve mosta med razpravo o hermenevtično-eksistencialnih odtenkih pri razume-
vanju sodobne družbe, in kritičnem razumevanju normativnosti spletnih skupnosti.



125

zaradi specifike virtualne interakcije potencial za kompleksen uvid 
v razsežnost človekovih notranjih vzgibov in samopostajanja. 

Res je, da je zaradi elementov spletne izkušnje, kakršni so itera-
tivnost, večja anonimnost, praktična nesmrtnost in možnost pono-
vitve dejanja avatarja, ki izhaja iz igrificirane zasnove sfer spletnega 
sveta, medmrežni odnosi manj tvegani, neposredni in zahtevajo 
nižjo stopnjo neodtujljive odgovornosti. Toda po drugi strani ti 
elementi omogočajo večjo fleksibilnost pri normativnem odločanju 
in lažji dostop do stanj, ki bistveno spremenijo vrednostno struktu-
ro odnosov. Čeprav se zdi, da je manj na kocki, večja svoboda pri 
delovanju nujno ne zmanjšuje, temveč v določenih okoliščinah še 
povečuje potencialno vrednostno in čustveno intenzivnost spletnih 
odnosov tudi v konvencionalnih spletnih prostorih.

V virtualnih spletnih skupnostih, kakršna je metaverzum, pa 
se zadeve še spremenijo, ker se zgoraj podanim lastnostim spletne-
ga delovanja oziroma statusa sebstva priključuje simulacija, ki pa 
ohranja neponovljivo naravo ter integralnost storitev in izkustev 
fizičnega izkustva. V tem prostoru je mesto za jedrno singularne 
izkušnje, ki nagovarjajo drugega v polnosti izraza ne glede na di-
gitalno strukturo prostora, kjer poteka komunikacija. 

Prednost tega, da obstaja nižji prag za razvoj posebnega odnosa 
– prepoznanje posebnega drugega – ob večjem občestvu in lažjem 
dostopu do relevantnih informacij za razvoj odnosa ter sporazu-
mevalnih kanalov je to, da je tudi lažje vsaj delno upoštevati etične 
zahteve individualnega drugega v medosebni interakciji. Čeprav 
klic drugega ne more biti tako neposreden, obličje tako razkrito kot 
v fizičnem okolju, virtualni svetovi vseeno ponujajo možnost simu-
liranega stika, ki s presežkom v usmerjanju izraznosti identitete 
spletnega avatarja omogoča celosten in občuten odgovor na klic 
drugega. V tem tudi spletna interakcija ohranja intimnost odnosa, 
kjer drugi neposredno nagovarja s stališča ranljivega, trpečega, 
občutenega. Asimetričnost etike skrbi vnaša napetost v medsebojne 
odnose, vendar podaja korektiv simetrični strukturi konvencional-
no izpeljane družbene morale, utemeljene na regulativu pravičnos-
ti, na ravni preddružbenih oziroma predpravnih razmerij. V tem 



126

primeru tudi spletno okolje s svojim odprtim značajem in široko 
paleto možnosti za razvoj medosebnih odnosov kot svojevrsten od-
ziv na avtomatizacijo in racionalizacijo spletnega prostora poraja 
pogoje za vzpostavitev intimne, asimetrične sfere v družbenem 
sestavu, ki vsaj delno ustreza etični perspektivi v Levinasovi in 
Derridajevi filozofiji (Critchley 1999, 267–280).

Nikakor pa ni moč zanemariti dejstva, da spletno oziroma vir-
tualno okolje doseže bolj prepoznavno raven na stopnji posploše-
nih razmerij, ko se začnejo vzpostavljati konsistentna urejevalna 
pravila med deležniki. Na normativni razvoj vplivajo digitalni 
mehanizmi, po čemer se način nastajanja spletne družbe razliku-
je od zunajspletne družbene reprodukcije: prisotnost urejevalnih 
algoritmov, določujoča pravila delovanja – igre – ki jih uporabniki 
ponotranjijo, in tehnične omejitve interakcije v digitalnem okolju 
zahtevajo drugačen in digitalnemu svetu prilagojen prehod od 
dinamičnega medsebojnega koordiniranja do (simetričnih) kon-
vencionalnih normativnih struktur.48

Pri tem se je smiselno ponovno ozreti k zapuščini spisa H kritiki 
nasilja, vendar tokrat z druge perspektive. Derrida v svoji reinter-
pretaciji Benjaminovega eseja, podani v delu Sila prava, izpostavlja, 
da se pravo kot simetrični princip proizvajanj in vzdrževanja ena-
kosti nahaja v paradoksalnem odnosu s pravičnostjo kot načelom, 
ki zahteva prevzem odgovornosti za neskončnega Drugega in pre-
poznanje o singularnosti vsakega primera sodbe. Pravo je tako torej 
v svoji uporabi obremenjeno s konceptualnimi aporijami, ki jih je 
moč razumeti kot abstrakcije nemožnosti pravične odločitve: pri 
tem se razkriva notranje nasprotje med svobodo odločitve, ki mora 
biti avtonomna, da je lahko pravična, in zahtevo po univerzalizaciji 
pravil, ki jim je treba slediti – med iterativno nedoločljivostjo zako-
na in singularnostjo, ki jo predpostavlja pravičnost. Pravo preganja 
»duh neodločljivega« in (pravna) odločitev je vselej tudi dejanje 

48	 Pri tem zahteva po sprejemu in internalizaciji pravil virtualnega delovanja predvideva 
nastop svojevrstnega učinka panoptikuma, o čemer sem govoril že v prejšnjem po-
glavju: uporabniškega medsebojnega preverjanja in prilagoditve, ki narekuje sestop s 
stopnje simetričnih moralnih odnosov na raven primarnih razmerij.



127

nasilja v težnji po dosegu končnega stanja čiste enakosti oziroma 
simetrije, ki pa je tudi v idealnem smislu vendarle zgolj neskončno 
postajanje ali asimptota pravičnosti (Derrida 1992).49

To vsekakor pomeni, da je občutljivost za singularnost razmerij 
med posamezniki pomembna pritiklina razvoja modelov, ki sicer 
predpostavljajo simetričnost med nosilci pravic na stopnji pravil 
konvencionalne in postkonvencionalne pravičnosti. Razumevanje 
pomena singularnosti etičnih zahtev in obligacij, ki ne temeljijo 
zgolj na simetričnih določilih pravičnosti, predstavlja popravek ra-
zvoju moralne in pravne strukture v družbi, ki se delno ozira proti 
kritiki, ki jo je Carol Gilligan namenila Kohlbergovi hierarhični 
razvrstitvi stopenj moralnega razvoja.

Po drugi strani pa drži, da številčnost mikrosvetov z lastnimi 
pravili že po sebi povečuje kompleksnost normativnega urejanja na 
spletu. Prav zato potrebuje trden model derivacije moralnih pravil 
iz posplošitve množice vedenjskih interesov in vrednostnih vidikov, 
ki se ob upoštevanju notranje povezanosti normativnih elementov 
smiselno navezuje na pravila, ki temeljijo na paradigmah idealnih 
komunikacijskih odnosov; čeprav je omejeno v svojem delovanju, se 
je na tej stopnji smiselno navezati na načelo univerzalizacije U pri 
Habermasovi diskurzivni etiki, po katerem je »pravilo [ je] veljavno 
natanko tedaj, ko bi lahko vsi udeleženi brez prisile skupno sprejeli 
predvidljive posledice in stranske učinke njenega splošnega upošte-
vanja za interese in vrednotne usmeritve vsakega posameznika.« 
(Habermas 1996, 42)

Končno pa standardizacija moralnih pravil v spletnem okolju 
nakazuje na potrebo po pravni zapolnitvi prostora v segmentih, 
kjer etično vrednotenje in moralne obveze ne zadostujejo. Področje 
kriminalnih dejavnosti – ki jih virtualna intenzifikacija spletne 
izkušnje utegne narediti še pogostejše in bolj občutene, kar izražajo 
nedavne situacije, kakršen je primer virtualnega posilstva – ter 

49	 To obenem pomeni tudi, da je trenutek sodbe in s tem odločitve tudi trenutek norosti, ki 
v zasledovanju pravičnosti nasprotuje konvencijam in mehanistični subsumpciji pravila 
pod enotno matrico. Smiselno je poudariti bližino tega pogleda Kierkegaardovemu 
razumevanja razsežnosti odločitve, ki sem jo izpostavljal v prejšnjem delu knjige.



128

varstva avtorskih pravic v nepreglednem svetu soprisotnosti agre-
sivno učečih se modelov umetne inteligence in uporabnikov z vse 
manj dostopa do lastnine nad digitalnimi produkti izražata zah-
tevo, da tudi v razmeroma odprtem spletnem svetu potrebujemo 
območja čvrste pravne ureditve.50 

Obstaja del internetne krajine, ki ga je zaradi siceršnje nepre-
glednosti, potrebe po zaščiti akterjev in nevarnosti zlorab moč na 
ustrezen način regulirati ob razvoju celostne pravne strukture, 
ki pa v optimalne pogledu izhaja iz osnov razumevanja človeške 
družbenosti, notranjih pravil spletnega delovanja in medosebnih 
norm interakcije, ki se povezujejo tako z etičnimi premisami pre-
poznavanja človeške posebnosti kot doseženim stanjem moralnega 
konsenza na osnovi razumevanja pravil spletne komunikacije.

Dve odprti vprašanji ostaneta pri tem: kako zadostimo zahte-
vam svetovnega spleta, ki, imenu primerno, teži proti globalnemu 
urejanju odnosov in s tem univerzalni jurisdikciji, ki pa obenem 
zahteva polnomočnost državnega prava? Tudi če pustimo geopo-
litična nesorazmerja moči in vrednostno neusklajenost različnih 
sistemov vnemar, je prehod od notranjih standardov moralnega 
ravnanja do polno zavezujočih regulativov ter, končno, integral-
nega internetnega prava, ki je obenem nedržaven in vsedržaven, 
zagonetna in, vsaj za zdaj, težko izvedljiva.

Drugo vprašanje pa se navezuje na status nečloveških oziroma 
transhumanih elementov na svetovnem spletu. O etiki ter moral-
nem in pravnem statusu umetne inteligence – učečega se stroja – se 

50	 Pri tem je poučen primer razumevanja izvora pravnih problemov v nacistični Nemčiji. 
Kakor kažejo raziskave Franza L. Neumanna, Otta Kirchheimerja in Herlinde Pau-
er-Studer o teoriji in praksi prava v nacistični Nemčiji, je moč zavrniti splošno uvel-
javljeno prepričanje (ki ga med drugim izražata avtorja, kot sta Radbruch ali Fuller), 
da je bil poglavitni dejavnik, ki je omogočil grozodejstva znotraj nacističnega pravnega 
sistema, pozitivistični pravni sistem, ki ni imel varovalk pred samovoljo oblasti ter ni 
upošteval potrebe po vnosu določujoče moralne vsebine v pravo; to se spaja s širšo kri-
tiko pozitivizma, kolikor slednji zanika normativno osredotočenost na pravičnost (glej 
denimo Pauer-Studer 2012). Omenjene raziskave prikazujejo ravno obratno sliko, po 
kateri je bila ravno prepustnost za politično voljo in njena moralna določila, ki pa so se 
visoko ideologiziranem ozračju izpridila ter v pravo vnesla kontingentnost in uklanjan-
je pritiskom oblasti, tisti element, ki je opustošil pravno krajino. Nezmožnost pravnega 
sistema v weimarski republiki, da bi s čvrsto demokratično strukturo vzpostavil pravno 
državo (torej funkcionalni in trajni red na osnovi zakonitosti prava), je tako omogočila 
političnim interesom, da so se bistveno lažje vzpostavili in dominirali v družbi.



129

iz prostorskih in tematskih razlogov nisem konkretneje razpisal, a 
podaja pomembno topiko, ki je in bo tudi v nadaljnje vse relevan-
tnejša. A obenem odpira podvprašanje: se ta razmislek ne navezuje 
tudi na hibridno formo človeškega mene, sebstva, ki me v obliki 
avatarja predstavlja na spletu – in obenem ni zgolj virtualna pod-
vojitev moje eksistence, temveč tudi s spletnimi orodji modificirana, 
s pravili iger aficirana, ter znanji in mehanizmi umetne inteligence 
predrugačena entiteta? Na podlagi tega pomisleka moramo odpreti 
poslednjo temeljno tematiko tega dela.

Ne glede na to, ali subjekt spletnega izkustva vidimo kot igralca z 
ohranjenimi vajetmi v rokah ali le kot tarčo predikativne analitike 
ali referenco podatkovne baze platform pa je na tem mestu vredno 
izpostaviti, da je v tako kompromitiranem spletnem okolju, kakršen 
je današnji internet, zagovarjanje normativne nevtralnosti pogosto 
brezbrižno – in nevarno.





131

Kdo sem jaz danes, kaj 
smo mi jutrišnjega dne?

Digitalizacija je že dolgotrajen proces, ki je močno spremenil 
človeški individualni in družbeni obstoj. Sodeč po hitrosti in ritmu 
trenutnih sprememb bi digitalno spletno okolje kaj kmalu lahko 
močno spremenilo svojo naravo in korenito poseglo v potek ter 
oblike človeške družbe in celostnega delovanja.

Ideja metaverzuma je v minulih letih zapustila (zgolj) dome-
no znanstvene fantastike in postaja vse bolj stvaren del splošnega 
procesa digitalizacije oziroma razvoja virtualne stvarnosti. Z bli-
skovitim razvojem tehnologije na spletu ne delujejo več le izolirani 
posamezniki in podjetja, temveč se vse bolj širi (virtualna) družba. 
V tem pogledu se vse bolj izpostavlja potencialni metaverzum, ki 
predstavlja interaktivno virtualno družbo oziroma svet, ki bodisi 
posnema, je oblikovan po fizičnem svetu ali se mu zdi podoben, 
pri čemer so za njegovo delovanje odgovorna (samoučeča se) ume-
tna inteligenca, virtualni valutni sistem in varnostne tehnologije, 
kakršna je blockchain. Metaverzum postaja vedno bolj obravnavan 
kot razširitev svetovnega spletu, ki ima potencial, da radikalno 
spremeni virtualno izkušnjo ljudi in hkrati vpliva na razumevanje 
človekovega obstoja in vrstnih specifik.51 

Predhodno sem lociral imaginarno razsežnost v organskih ozi-
roma fizičnih družbah; ta komponenta je še toliko bolj očitna v 
razmerju do virtualne družbe. Tu se ne gre zgolj za dejanje umetne 
vzpostavitve (persistentnega) sveta na podlagi ustvarjalnih dolo-
čil, ki istočasno zahtevajo reproduktivno sintezo pričakovanj in 
karakteristik deležnikov, ki bodo bivali v njem, ter optimizacijo 

51	 Glej denimo Hussain 2023. 



132

obstoječe predstave, temveč tudi lastnosti, ki niso razberljive na 
prvi pogled. Tako se v tem smislu imaginarna dimenzija nanaša 
tudi na proceduralno in celo konceptualno odprtost metaverzuma, 
ki se še uresničuje in notranje razvija na podlagi predhodnih (algo-
ritemskih) vnosov in sprememb na podlagi povratnih informacij 
interaktivnih uporabnikov. Prav tako pa se imaginarno povezuje 
s strukturno značilnostjo igre, ki jo je moč smiselno uporabiti ob 
razlagi funkcionalnega ustroja metaverzuma.

Hans-Georg Gadamer, ki velja za eno izmed vodilnih referenc 
v razpravah o naravi človeškega razumevanja in interpretacije, v 
raziskavi o statusu resnice v umetniškem delu uporabi analogijo 
igre. Metafora igranja igre se uporablja za poudarjanje primarnosti 
dogajanja v skupnosti, ki ga izzovejo umetniška dela, pred pristo-
pom, ki izpostavlja subjektivno doživljanje estetske zavesti v ma-
niri postkantovske estetike. Za igranje igre se morajo udeleženci 
strinjati z njenimi posebnimi pravili. Gadamer predlaga, da nam 
lahko umetniško delo pove nekaj več, da poseduje intrinzično ka-
kovost, ki nas lahko vzgaja in preobraža. Kot takšno nas vabi, da 
opazujemo spektakel, ki ga vzbudi umetniško delo in ki se igra 
pred nami. Dinamični dogodek igre in zgodovinski značaj her-
menevtične izkušnje (stapljanje obzorij v tradiciji) skupaj zazna-
mujeta Gadamerjevo vizijo filozofske hermenevtike; zdi se, da sta 
humanistična hermenevtika in estetika precej neločljivi področji, 
igra pa elementarni način predstavljanja dinamike razumevajoče 
interpretacije (Gadamer 2001, 93–100).

Tovrstno analogijo igre je moč nadvse koristno uporabiti 
pri raziskavi ustroja virtualne družbe. Najprej je treba priznati 
specifično naravo virtualnih platform, ki so zasnovane s skrbjo 
za enostavno uporabo, interaktivnost, in kar je najpomemb-
nejše, s strukturnimi posebnostmi igranja oziroma simulacije, 
ki ustreza začetkom predzgodbe multiverzuma v večigralskih 
videoigrah. Strukturo igre v virtualnih interaktivnih svetov je 
tako primerjati s hermenevtičnim razumevanjem igre: v trenu-
tni viziji metaverzuma se slednji obravnava kot virtualni oder, 
ki ohranja razmerje s fizičnim svetom in prevzame določene 



133

funkcionalnosti, kakršne so bančništvo, nakupovanje in celostna 
medosebna interakcija, čeprav slednja poteka preko zastopništva 
digitalnih avatarjev.

 Metaverzum lahko najuspešnejše deluje kot na osnovi interakci-
je njegovih udeležencev (vključujoč umetno inteligenco) progresiv-
no razvijajoč se obstojni svet, saj je konceptualno odvisen od voljne 
udeležbe digitaliziranih agentov v njegovem digitalnem svetu in v 
skladu z njegovimi inherentnimi pravili; tukaj lahko metaverzum 
obravnavamo obenem kot digitalno krajino oziroma platformo, na 
kateri se vrši delovanje, in kot celoten sistem virtualnih dejavnosti, 
digitalnih agentov in vzorcev interakcije, ki jih vežejo posebna 
pravila in strukturni elementi, ki spominjajo na predstavo, ki jo po-
daja igra (svet), ki je tako kot umetniško delo pri Gadamerju nujno 
performativne narave in se izraža kot komunikativen in skupnostni 
dogodek, ne pa zgolj kot objekt.

Ustrezno bi lahko metaverzum obravnavali kot vnaprej struk-
turirani obstojni (persistentni) svet, ki se razvija v skladu z notranjim 
učenjem na podlagi vzorcev delovanja njegovih udeležencev; dina-
mika sprememb je v tem primeru vsaj delno odvisna od kooperativ-
nih in skupnih prizadevanj voljnih udeležencev spletnega sistema 
ter normativnega odseva vrednostno obloženih dejanj.

Vsekakor je potrebno opozoriti, da je tovrstni organski raz-
rast družbotvornih elementov in notranje normativnost (vsaj 
delno) zaprtega sistema le ena od možnosti; prav tako, če ne 
še bolj verjeten, je vpliv avtorjev sistema, lastnikov oziroma 
operatorjev. Začetni stadiji možnih razvitih metaverzumov že 
nakazujejo na težnjo tehnogigantov po obvladovanju norma-
tivnih in ekonomskih vidikov virtualnih svetov pod njihovim 
okriljem.52 V tem primeru ideologija pogosto kontaminira ope-
racijsko jedro podsistema, ki vodi interakcijo oziroma delovanje 
specifičnega svet, kar privede do v prejšnjem poglavju izpostav-
ljenega učinka disimulacije notranjih mehanizmov in razmerij 
v ustvarjeni družbi.

52	 Prim. denimo tožbi, ki sta jih bila v zadnjem obdobju deležna Apple in Alphabet (Google).



134

A vendar ponuja virtualni svet ob nevarnosti ideološkega pri-
tiska tudi obet sledenja utopičnim predstavam o vzorneje urejeni 
družbi. Kolikor utopična (ne)resničnost deluje kot prostor obvla-
dane epoché, zadržanja predstave stvarnosti, kjer s pomočjo pro-
duktivne imaginacije na podlagi reproduktivnega prepoznanja 
vrednostne panorame družbe razmišljamo o boljši prihodnosti, 
je ideja utopija kompatibilna z ustvarjanjem virtualne družbe. 
Pri tem ne gre le za strukturo igre kot elementarni ustroj meta-
verzuma; spletni deležniki oziroma igralci pri tem kot digitalna 
sebstva, ki imajo možnost preseganja fizičnih omejitev, ponovitev 
oziroma dodatnih možnostih razrešitev ob storjenih napakah, 
pregleda nad dogajanjem in dostopa do orodij umetne inteli-
gence, vstopajo v virtualni prostor kot entitete, ki nemara lažje 
oblikujejo kreativno os družbene prihodnosti od njihovih fizičnih 
ustreznikov (Kocarev in Koteska 2020). Izkušnja presežnega pri 
takšni dejavnosti se kategorialno ne razlikuje od religiozne, pri 
čemer vlogo vsebinskega presežka igra potenca razvoja umetne 
inteligence – ali zgolj korporacija, ki skrb za razvoj programa 
virtualnega okolja.53

Vsekakor je moč zaključiti, da bo imel v predvideni umetno 
ustvarjeni družbi bržčas veliko vlogo družbeni imaginarij, ki ga bo 
vzpostavljala še nedoločena, od fizičnega sveta ločena in spletne-
mu okolju prilagajajoča se tehnologija v ozadju virtualne družbe. 
Ni odveč poudariti, da je treba za celostno razumevanje načinov 
vzpostavitve, samopredstavitve, prednosti in nevarnosti tovrstnega 
virtualnega sveta razviti ustrezen kritično-hermenevtični aparat, 
ki bi omogočal čim jasnejše prepoznavanje lastnosti družbe pri-
hodnosti. To pa morda najlažje omogoči filozofija, ki se ne brani 
prepletanja produktivne in reproduktivne imaginacije v težnji po 
razumevanju sveta: kritična teorija družbe s poudarjeno herme-
nevtično zavestjo.

53	 Kot omenjam že na predhodnih mestih in dodatno tematiziram v nadaljevanju, se je 
seveda vredno vprašati, če ni takšno spletno okolje še bolj od fizičnega sveta dovzetno 
za oblastne vplive, ki pronicajo skozi elemente popularne kulture, kakršne opisujeta 
Adorno in Horkheimer v Dialektiki razsvetljenstva, ali ideologijo reprezentacije oziro-
ma reprodukcije spektakla, na katero denimo opozarja Debord v Družbi spektakla. 



135

Jaz na spletu – sebstvo v prihodnosti

Pojem avatarja, ki predstavlja materializacijo sebstva v spletu, 
izhaja iz hinduizma, kjer izražanja stvarno – svetno – utelešenje bo-
žanstva. V spletnem okolju se izraz nanaša na digitalno reprezen-
tacijo jaza, ki vstopa v spletno posredovana razmerja in udeležuje 
dejavnosti, kot so večigralske igre, družbena omrežja, metaverzumi 
in internetni forumi. Pri tem se digitalna subjektivnost avatarja 
izpostavlja v obliki spremenjene, kompleksne zavesti, ki se, kakor 
bomo videli, prej povezuje s konceptom posthumanega agenta kot zgolj 
digitalne preslikave utelešenega sebstva.

Razvoj svetovnega spleta in tehnologij virtualne resničnosti 
je omogočil, da se lahko spletno zastopstvo posameznika razkri-
va v številnih oblikah: denimo kot zgolj besedilna (uporabniško 
ime ali podpis v elektronski pošti), simbolna (čustveni simboli ali 
profilne slike) ali kompleksno-integralna podoba s tridimenzio-
nalno reprezentacijo sebstva v virtualnem okolju. V kontekstu 
digitalnega sveta se tako metafora avatarja nanaša na realizacijo 
virtualne identitete; v tem pogledu lahko na integralnost digitalne 
reprezentacije sebstva gledamo z vidika modalnosti, pri čemer 
najbolj celosten izraz omogoča nastop v kompleksnih virtualnih 
okoljih, kakršne so večigralske spletne igre ali metaverzumi. Z 
razmahom platform, ki ponujajo globoko izkušnjo virtualnega 
sveta – denimo Second Life, Roblox ali VRChat – se je tudi pove-
čala stopnja prepredenosti svetovnega spleta z elementi, ki pri-
vabljajo celovite primere digitalnih sebstev. Le-ti vstopajo v svet 
intenzivnih izkustev tridimenzionalnega virtualnega prostora, 
bivanjske simulacije, družbene interakcije ali eksperimentiranja z 
različnimi vidiki osebne identitete. Uporabniki imajo v virtualnih 
okoljih neposreden dostop do orodij, s katerim lahko oblikujejo 
večplastne digitalne identitete, ki se utegnejo precej razlikovati 
od izhodiščnih perspektiv fizičnega sebstva.

Razlogi, zakaj se jaz v spletnem okolju izraža drugače od sebstva 
zunajspletne reference, so raznoliki in kompleksni. Vsekakor na to 
vpliva že sama narava spletnega okolja, ki je vse bolj podvržena 
logiki platformnega oziroma nadzornega kapitalizma, ki subjekte 



136

spletnega delovanja počasi in pogosto prikrito reificira kot podat-
kovne točke ali razvide vedenjskih profilov, kar pogojuje in omejuje 
razvoj spletne identitete. Po drugi strani pa določene značilnosti 
spletnega prostora, kakršne so učinek praktične nesmrtnosti ali vzpo-
stavitev specifične normativne strukture, ki se pogosto močno raz-
likuje od ustreznic v fizičnem okolju, krepijo občutek svobode pri 
razvoju osebnosti in omogočajo kompleksno in raznoliko gradnjo 
spletne identitete, ki se prilagaja različnim virtualnim kontekstom 
(prim. Kocarev in Koteska 2020).

Vsekakor razmerje med fizično uporabnico in njeno virtual-
no reprezentacijo odpira številna psihološka, sociološka in etična 
vprašanja. Pri tem so na tnalu vedenjske, praktične in družbene 
spremembe, ki jih lastnosti digitalnega sebstva vnašajo v razu-
mevanje sveta in njegovih deležnikov. Vse bolj se tako izpostavlja 
pomen Protejevega učinka, po katerem imajo izkušnje, ki jih omogoča 
utelešenje v svetu virtualne resničnosti, povraten in razviden vpliv 
na človeško delovanje v zunajspletnem okolju (Mystakidis 2022). 
Posameznica utegne ob konstrukciji modusov spletne predstavitve 
spreminjati poteze lastnega vedenja, spoznanja ali videza; fenomen 
povratnega učinka virtualnega udejstvovanja se na družbeni ravni 
kaže v predrugačenju medosebnih odnosov, posplošenju kulturnih 
identitet, v spremembah političnega delovanja in družbene komu-
nikacije: o tem bom pisal tudi na poslednjih straneh knjige.

S sofisticiranostjo tehnoloških orodij za izgradnjo virtualnih 
svetov in avatarjev se vse bolj zamegljuje vloga izhodiščne reference 
kot samostojnega elementa pri snovanju identitete, k razvoju katere 
izdatno pripomore vse naprednejša umetna inteligenca, sledilne 
naprave, senzorji gibanja in govorni modeli za realistično utelešenje 
sebstva v virtualne prostoru. Pri tem primarna identiteta in virtu-
alni učinek vstopata v svojevrstno medprostorje, kjer se prepleta 
fizično in strojno oplemeniteno; nejasnost tovrstne virtualne eksis-
tence še stopnjuje potencialna soprisotnost avatarjev, s katerima 
upravlja umetna inteligenca in so v podobi neigralnih avatarjev že 
dolgo prisotni v svetu večigralskih spletnih iger. Vse te spremembe 
razpirajo kompleksna vprašanja o avtentičnosti in lastništvu spletne 



137

identitete ter odgovornosti za dejanja v virtualnem prostoru, pa 
tudi o zavesti in etičnih perspektivah digitalne eksistence.

Na digitalni avatar se lahko gleda kot na performativno rea-
lizacijo subjekta, čigar identiteta ni trdna, temveč se preoblikuje 
oziroma znova proizvaja v razmerju do različnih kontekstov, na-
činov izražanja in svetno-družbenih ogrodij. Tovrstne animacije 
v digitalnem prostoru vključujejo izbiro videza avatarja, sporazu-
mevalni stil, uporabljanje digitalnih simbolov in vstopanje v raz-
lična razmerja medoseobne interakcije. V teh premisah se tako 
avatar kot izvorni uporabnik konstruirata soodvisno kot digitalni 
subjekt ob posredovanju digitalne premostitve delovanja različnih 
komponent. Na tak način se avatar razkriva kot entiteta, ki ni 
zgolj virtualni dvojnik zunajspletne identitete, temveč je s slednjo 
v kompleksnem prepletu in medsebojnem prežemanju.

Obenem s konstruiranjem enovite digitalne identitete je moč 
zapaziti tudi tendenco (zgolj) navidezno nasprotnega delovanja, 
kjer pride do videza razcepitve jaza na različne perspektive osebnosti 
v podobi priložnostnih avatarjev. Vendar tu ne gre nujno za fikcije 
oziroma lažne elemente, temveč se v njih pogosto odražajo globoke 
plasti osebne identitete, ki se zaradi strukturnih omejitev ali etičnih 
vidikov v fizičnem okolju ne morejo udejanjiti – denimo zavoljo bli-
žine posebnega drugega, neizogibljive umrljivosti ali pomanjkanja 
časa in prostora za razumno refleksijo dejanja.

V tem primeru spletno okolje podaja pomembna dopolnila razu-
mevanju pritiklin sodobne družbe, kar poudarjam ob izpostavitvi 
koncepta utopije ter razmerja med produktivno in reproduktivno 
imaginacijo v spoznavnem in normativnem pregledu družbe; temu 
se priključuje tudi praktični učinek razširjene zavesti avatarja, ki 
ni zgolj digitalna ponovitev sebstva, temveč s pomočjo distancia-
cije v novo, spletno (id(entiteto preusmerjena zavest. Seveda pa to 
poraja zgoraj omenjeno vprašanje samolastnosti oziroma avtentič-
nosti spletne identitete – ali ta manj, podobno ali celo bolj ustreza 
prvobitni osebni identitete, ki se vendarle tudi ob telesno vpetem 
bivanju v fizičnem svetu pogosto odraža kot proizvod različnih 
silnic, na katere posameznica pogosto nima vpliva? Je digitalna 



138

identiteta bolj ali manj avtonomna – mar narava obstoja v svetu 
virtualnih platform vpliva na razvoj subjekta kot oblastni meha-
nizmi zunajspletne družbe?

Nedvomno bodo odgovori na tovrstna vprašanja tvorila vsebin-
sko ozadje relevantnih debat prihodnosti. Vsekakor pa virtualno 
okolje z zlivanjem senzoričnih informacij in simulacijo telesne de-
javnosti prinaša v digitalni svet pomemben doprinos k občutju 
bivanjske integritete. Ta izkušnja se odraža pri številnih dejav-
nostih, ki izkoriščajo prepletenost fizičnega in virtualnega okolja: 
razumevanju distorziranega izkustva jaza oziroma disociacije ob 
intenzivnem udejstvovanju v digitalnem svetu ali pri terapijah s 
pomočjo orodij virtualne resničnosti.

V tem primeru gre pri virtualizaciji za digitalno simulacijo 
resničnosti, ki ima pogosto učinek presežnega utelešenja. S tem 
uporabnica ni več le igralka ali opazovalka v digitalnih svetovih, 
temveč vsaj na preddružbeni ravni postane tvorna sila digitalne 
eksistence in vzpostavitve vrednostnih določil v medavatarskih od-
nosih. Se pa s tem spoznanjem vrnemo k premisleku iz prejšnjega 
poglavja: kako se prevajajo moralne norme in vrednostna stališča 
na prvinskih ravneh v svet, ki ga obvladujejo pravno-politični me-
hanizmi; in obenem – kako znotraj teh kontekstov opisati nosilca 
normativnih dejanj, kolikor gre za odtis človeka, ki ga zaznamuje 
zabris jasnih meja med biološko danostjo, strojno simulacijo, izvor-
no subjektivnostjo in njeno digitalno reprezentacijo?54

Spremembe v družbeni in politični komunikaciji, 
reificirane metafore in družbene patologije

Kot je navedeno v prvem poglavju tega dela, digitalne spre-
membe niso prinesle le tehnološkega napredka in novih družbenih 
oblik, temveč so tudi globoko spremenile načine in pričakovanja 
javnega, zlasti političnega diskurza. Od sredine drugega desetletja 
21. st. je prišlo do občutnega porasta razširjenosti in deregulacije 
agresivnega (družbenega) medijskega izražanja, ki lahko vsebuje 

54	 Pričujoče poglavje se delno nanaša na raziskave v Ouhnni et al. 2025 in Mystakidis 2022.



139

sovražni govor, vključno z rasizmom, žaljivkami in ciljno diskri-
minacijo določenih skupin in ljudi, zlasti v družbah, kjer se vlade 
nagibajo k avtokratski vladavini in je demokracija ogrožena. Na 
povečanje sovražnega govora so vplivali kritični dogodki in ob-
dobja nestabilnosti, kot so evropska migracijska kriza, kriza zaradi 
COVID-19, geopolitične napetosti, spremembe v delovanju druž-
benih omrežij in vzpon rasne politike (BBC News 2017; Hickey, 
Fessler, Lerman in Burghard 2025).

V zadnjem času se je zelo razpasel sovražni, diskriminatorni in celo dehumanizi-
rajoči govor, ki se pogosto razbere tudi v sporočilih vidnih predstavnikov politične 
oblasti na različnih omrežjih. Slika je simbolična. Ustvarjena je bila z umetno 
inteligenco Google Gemini.

Družbena omrežja so nosila največji vpliv sprememb paradigme 
uporabe javnega jezika. Sodobna družbena in politična komuni-
kacija, ki morda ponuja vpogled v komunikacijske in normativne 
strukture hipotetičnih virtualnih družbenih svetov, že vsebuje 
številne značilnosti digitalne preobrazbe delov družbe, npr. ga-
mifikacijo interakcij, široko uporabo orodij umetne inteligence, 



140

informacijsko napihnjenost, ki lahko vodi do težav z verodostoj-
nostjo na splošno, in uvedbo alternativnih rešitev glede volitev in 
političnega ravnanja, ki imajo lahko daljnosežne posledice. V tem 
okolju se zdi večja nevarnost pojava vprašljivih političnih praks, 
izkrivljanj in tistega, kar lahko imenujemo družbene patologije 
– stanja, ki povzročajo stisko in prekinitev družbene mreže, pri 
čemer vplivajo tako na individualne kot kolektivne akterje, čeprav 
gre za zgolj družbene pojave.

Glede na anketo iz leta 2017 je za skoraj tri četrtine anketiranih 
ameriških anketirancev »politična korektnost storila več za utišanje 
pomembnih razprav, ki jih naša družba potrebuje«, medtem ko jih 
je več kot polovica odgovorila, da bi morala biti dovoljena njena 
uporaba v javnosti (Ekins 2017). Večina anketirancev je izjavila, 
da je včasih težko ločiti sovražni govor od nežaljivega. Nedavno 
povečanje števila primerov, intenzifikacijo in do neke mere celo 
normalizacija žaljivega in sovražnega govora, ki je sledila vzponu 
novih strankarskih družbenih platform, kot sta Truth Social in 
X pod vodstvom Elona Muska, je morda le še dodatno zabrisala 
meje med tem, kaj je javno tolerirano v političnem in družbenem 
diskurzu (Hickey, Fessler, Lerman in Burghard 2025); takšni druž-
beni mediji so bili prepoznani tudi kot središče dezinformacij in 
lažnih novic (Vosoughi, Roy in Alal 2018). Tako kot sovražni govor, 
usmerjen proti določenim vzrokom in skupinam ljudi, lahko tudi 
lažne novice in pripovedi ustrezajo populistični politiki in načelom 
vladajoče ideologije.

Zdi se, da je ena od prevladujočih metod za doseganje učinkov 
prevlade in projekcije moči v družbi z govornimi dejanji uporaba 
pogosto politično nabitih metafor z reificiranimi pomeni, ki jih je 
mogoče strateško uporabiti in poudariti, da bi vplivali na določeno 
čustveno stališče ali izzvali določen odziv. Tukaj lahko dinamič-
ni in kontekstualni koncepti dobijo specifičen pomen, ki ustreza 
govorcu, vendar so lahko kontekstualno neprimerni ali pretirani. 
Takšna raba se lahko popredmetijo v določeni komunikacijski (ži-
vljenjski) obliki ali kontekstu. Zaradi performativne narave jezika 
in intenzivnosti (sovražne) uporabe jezika lahko spremembe glede 



141

dovoljene ali normalizirane komunikacije vodijo do resnih pos-
ledic, kot so poskusi dehumanizacije skupin ljudi – primer tega 
so lahko načini govora, usmerjeni proti Palestincem po začetku 
nedavno sprožene bližnjevzhodne krize od leta 2023 naprej.

Na neki način sta lahko pri razumevanju trenutne situacije ko-
ristna dva pristopa k razumevanju (družbene) narave jezika: prvič, 
Wittgensteinov koncept jezikovnih iger v raznolikih in monadično 
zaprtih oblikah življenja kot povratni klic k družbeni naravi jezika, 
ki morda ni neobčutljiv na učinke dominacije in manipulacije, 
zlasti na določene jezikovne igre znotraj zaprtih kulturnih obzorij 
(Wittgenstein 2009); tukaj lahko posebnosti uporabe jezika poma-
gajo odkriti pomene, ki jih poustvarja jezik v družbi, in motivacijo 
izrabe le-tega.

Drugič, lahko se vrnemo k Nietzschejevemu razumevanju je-
zika, kakor je podano v delu O resnici in laži v nemoralnem smislu, po 
katerem se figurativni jezik kategorično ne razlikuje od dobese-
dnega jezika, zlasti zaradi prevladujoče prisotnosti postvarjenih, 
»mrtvih« metafor, ki si prizadevajo za status objektivnega znanja, a 
so v resnici le tropi, saj so ljudje pozabili na njihov izvor (Nietzsche 
2010, 30).55 O tem sem seveda že pisal.

Zdi se, da se je v zadnjih letih, zlasti v kontekstu kontroverznih 
družbeno-političnih vprašanj ter dogodkov in dejavnosti, ki vzbu-
jajo izrazito čustvene odzive, uporaba metafor, ki se uporabljajo 
za poudarjanje želenega sporočila, močno povečala; hkrati pa so 
pomeni, ki stojijo za metaforami, pogosto utrjeni in vzeti iz izvirnih 
kontekstov, medtem ko se jemljejo dobesedno – kljub temu da je 
splošno sprejeta razlaga lahko tendenčna in nepomembna za upo-
rabljeno situacijo. Med nedavnim vzponom populistične politike je 
bilo veliko novih družbenih in političnih metafor rehabilitiranih za 

55	 V zanimivi opazki Raymond Geuss trdi, da obstajajo ključne podobnosti med Ni-
etzschejevim in Wittgensteinovim pristopom k jeziku, saj oba »zmanjšujeta razliko 
med dobesedno in metaforično rabo.« (Geuss 2009, 98) Primer tega bi lahko bila re-
torika Donalda Trumpa, ki je znan po svoji pogosti uporabi konceptualnih metafor v 
ideološke namene – kjer politična agenda zahteva primat v smislu resničnosti – in je 
morda prispeval k porastu diskriminatornega in celo razčlovečujočega govora. Glej 
Stern 2019; Jardina in Piston 2023. Zaradi performativne narave jezika se lahko agre-
sivni jezik hitro spremeni v agresivno dejanje.



142

javno uporabo, nekatere od njih pa so postale del ideološke agen-
de in se pojavljajo kot postulati, katerih resničnostna vrednost je 
sprejeta kot samoumevna. Tukaj je lahko Nietzschejevo spoznavno 
razprto pojmovanje jezika, ki temelji na konceptih, utemeljenih na 
reificiranih metaforah, razkrivajoče. Čeprav ima lahko uporaba 
metafor, usmerjenih proti domnevnim sovražnikom, in njihov vpliv 
na govor, ki ogroža tradicionalne perspektive o resnici, negativne 
posledice za družbeno in politično kohezijo, pa resnična nevarnost 
spremenjenih načinov javnega komuniciranja leži v normalizaciji 
ali celo promociji metafor – in prek njih specifik usmerjenega go-
vora, ki ga spodbujajo – ki posredujejo sovražna sporočila, omalo-
važujejo in končno dehumanizirajo določene (posplošene) skupine 
ali posameznike. Med nedavnimi zelo javno odmevnimi vojaškimi 
spopadi je bilo trpljenje tistih, ki so bili neposredno prizadeti ob 
njih, morda še okrepljeno z vse bolj agresivno retoriko, ki je spre-
mljala povzročanje fizičnih bolečin.

Takšna sprememba in delna reifikacija ( javnega) jezika lahko 
nakazujeta bolj kompleksen in manj očiten pojav postvarjenja, 
ki prežema najbolj elementarne oblike človeškega delovanja; in 
čeprav trenutnih družbenih razmer, vključno z naraščajočo dehu-
manizacijo in vse bolj razširjenim ter manj reguliranim sovražnim 
govorom ter kršenjem moralnih standardov, še ni mogoče jemati 
kot znake popolnoma razvite družbene patologije te vrste, bi lah-
ko zavedanje o grozeči grožnji takšnega delovanja delovalo kot 
dobrodošel opozorilni klic.

Ker smo v osnovi družbena bitja, je vredno poudariti pomen 
Heideggerjevega koncepta biti-z [Mitsein] kot temeljnega načina 
bivanja v svetu, ki ga je, kot sem že omenil, na primer razvijal Je-
an-Luc Nancy.  Tu se avtentični obstoj vzpostavlja v recipročnem 
odnosu z porazdelitvijo družbenih danosti. Simbolično se ne izra-
žajo le kognitivna, normativna in kulturna tradicija družbe, temveč 
se družbene institucije projicirajo tudi skozi mrežo simbolnih me-
diacij kot relativno stabilni in trajni vzorci družbenega delovanja, 
pravnih odnosov in zavesti, političnih programov, avtoritativnih 
družbenih simbolov in ideoloških praks.



143

Lukács je, črpajoč namige iz Marxovih konceptov odtujenosti 
in blagovnega fetišizma, opisal postvarjenje kot splošno (patološko) 
stanje zavesti, ki se je pojavilo zaradi delovanja kapitalističnega go-
spodarskega sistema, kjer se (kompleksni) družbeni odnosi obrav-
navajo kot stvari (Lukács 1971).

Vendar pa lahko postvaritev razumemo tudi v širšem smislu, 
kjer jo lahko uporabimo za (ohranjanje) radikalnih stališč, kot so 
dehumanizacija, zakoreninjena diskriminacija določenih skupin 
in posameznikov ali odvzem pravnega ali političnega statusa ne-
zaželenim državljanom.

Za Martina Heideggerja koncept skrbi [Sorge] predstavlja temelj-
ni človekov odnos do sveta, ki predhodi vsaki znanstveni obravnavi 
in ​​objektivizaciji okolja in odnosov v njem: človeško delovanje je ved-
no vnaprej določeno s praktičnim angažiranjem v svetu, v katerega je 
vržen. Iz poudarka na eksistencialnosti skrbi in Lukacsovega koncep-
ta postvarjenja nemški filozof prepoznavanja Axel Honneth izpelje 
primarnost prepoznavanja kot arhetipa odprtosti do sveta, drugega 
in sebe kot pogoja za socialno pravičnost in solidarnost. Čeprav je 
bil njegov poskus utemeljitve političnega in družbenega priznanja 
v ontološkem in antropološkem konceptu primarnega priznanja in 
postvarenja deležen nekaj kritik (Honneth 2008, 97–143), je za naš 
primer relevantno, da bi bilo morda smiselno vzpostaviti povezavo 
med brezosebno odtujenostjo v operativni strukturi kapitalizma in 
neprepoznavanjem sebe in drugega v sferi življenjskega sveta.

Ta teorija se ni izkazala kot ustrezna za zaslombo kritične teorije 
digitalne dobe – na podlagi raziskav tretjega poglavja in izpo-
stavitve doprinosa pojma imaginacije k spoznavnemu in norma-
tivnemu razumevanju sodobne družbe pa je moč pogledati proti 
drugačnemu teoretskemu ogrodju. V okviru Tanner Lectures je leta 
2005 Honneth poskušal podati antropološko utemeljitev koncepta 
pripoznanja, pri čemer se opira na raziskavo, ki namerava produk-
tivno vključiti hermenevtične, psihološke in pragmatistične pojme 
skrbi in priznanja v kritično razumevanje (reificiranih) družbenih 
odnosov. Na podlagi Lukácsovega razumevanja reifikacije kot 
splošne značilnosti družbe, v kateri prevladujejo dehumanizirani 



144

in objektivizirani ter nezgodovinski družbeni procesi in družbe-
ni odnosi, se Honneth posveča socialni patologiji reifikacije kot 
skrajni obliki pozabljanja izvornega, temeljnega prepoznavanja. V 
nasprotju z vseobsegajočim patološkim stanjem družbe pri Lukác-
su je njegovo razumevanje reifikacije omejeno na skrajne oblike 
pozabljanja temeljnega – simpatičnega in afektivnega – prepozna-
vanja drugega, ki predhodi objektiviziranemu in znanstvenemu 
pogledu na sebe, drugega in svet (Honneth 2008, 17–85). Kljub 
temu je morda koristno črpati namige iz povezave med postvarje-
nostjo v ožjem in širšem smislu, kjer se lahko nanaša na spreminja-
nje komunikacijskih vzorcev, ter procese dehumanizacije in zlasti 
posledične napačne prepoznave. Glede na izkušnje z vzponom 
družbenih medijev in njihovim vplivom na politični diskurz in 
družbena stališča so digitalne družbe prihodnosti lahko še posebej 
dovzetne za problematične komunikacijske in družbene prakse, ki 
lahko vodijo do patoloških stanj, če ne bomo mogli videti, kako se 
težave razvijajo.

Vendar pa so prav družbene patologije, kolikor niso zgolj ne-
ustrezno psihološko razumevanje, temveč – in tukaj se posebej 
sklicujem na prej omenjeno postvarjenost – tudi družbene motnje 
v obliki okostenelosti ekonomskih, moralnih in političnih odnosov 
ter kot posledica nepravične družbene in ekonomske porazdelitve, 
tiste, ki nas lahko zaskrbijo in morda razkrijejo optimalno usmer-
jenost normativnih pričakovanj družbenih akterjev.

V zvezi s tem je morda modro poiskati nekaj napotkov v filo-
zofiji, ki je pomembno prispevala k našemu razumevanju rabe 
jezika in bi nam lahko pomagala bolje razumeti sebe in drugega z 
ohranjanjem osredotočenosti na ustrezno temo – kljub morebitnim 
spremenjenim pogojem in novemu znanju, doseženemu s konstruk-
tivnim ponavljanjem. Včasih celo z dinamiko, ki razkriva potrditev 
življenja v času tehnološkega preboja in z oživljanjem metafor, ki 
so postale mrtve in bi jih lahko zmotno razumeli kot izjave resnice.

Prehod je potreben – s kompleksnimi, prej omenjenimi spre-
membami prilagojeni in dovršeni kritični teoriji za digitalno dobo. 
Kaj pa nas čaka v digitalnem jutri? 



145

Metaverzum kot pojem in koncept je v zadnjem desetletju vse 
bolj prisoten v diskurzih tehnološkega razvoja, popularne kulture 
in ekonomskih strategij prihodnosti. Čeprav se pogosto predsta-
vljaše vedno kot futuristična utopija, je dejstvo njegove potencialne 
– virtualne – prisotnosti kot perspektiva bodoče družbe in pogosto 
distopični ideološki aparat še kako relevantno.

Kritična teorija digitalne dobe:  
Sodobni tehnološki nadzor, normativi  

spletnih skupnosti in subjektivnost  
v primežu novih oblik komunikacije

Splošna digitalizacija in razvoj spletnih skupnosti v virtualnem 
ter spoznavno in vrednostno pretežno nejasnem okolju sta med 
drugim prinesla preobrazbo družbenih struktur, načinov komu-
nikacije ter obdelave in posredovanja podatkov, in končno načinov 
oblikovanja subjektivnosti v svetu, kjer spletni avatar ni le preprosta 
virtualna preslikava fizične subjektne reference. Razumevanje teh 
sprememb zahteva prevetren znanstveni aparat, ki v ozir vzame 
pomen tako spoznavnih kot normativnih razsežnosti in njunega 
prežemanja, zaradi česar je spoznavanje resničnosti internetnega 
sveta kompromitirano brez vpogleda v normativno strukturo pred-
meta raziskave, vrednostno razumevanje pa ključno prepleteno z 
označevalci spoznavnih premis. 

Čeprav ustrezno kompleksen hermenevtični uvid podaja 
pomemben doprinos vsaki raziskavi o stanju digitalne družbe in 
sveta, pa je treba za celosten vpogled v ogrodje družbe digitalne dobe 
upoštevati preplet opisnih in normativnih raziskav, ki razkrivajo 
morebitno prisotnost in formativno vlogo ideoloških in strukturnih 
mehanizmov družbenega nadzora ter manipulacije z vidno vsebino, 
kar je še posebej pomembno v okolju, kjer se subjektiviteta odvisno 
vzpostavlja kot le ena izmed možnosti, ki jih sooblikujejo platformske 
omejitve, spletni normativi in algoritmični povratni vplivi. 

V tem pogledu je teoretsko ploden doprinos kritične teorije, ki 
ohranja historično perspektivo in ostane budna pred vsemi me-
hanizmi, ki s premočrtnostjo navidezno naturalizirane ideologije 



146

mehčajo voljo in zmožnost posameznikov in skupnosti, da spregle-
da in vzpostavi odpor proti postvarjajoči logiki procesov sodobne 
platformske kulture; pot k poglobljeni kritiki družbenih razmer se 
prične z ustreznim prepoznanjem ozadja in strategij problematičnih 
vzorcev delovanja mehanizmov, ki učinkujejo na razvoj postvarjenih 
razmerij in kulturnih tendenc, ter kontekstualnim razumevanjem 
razmerja med ideologijo in zgodovinsko družbeno stvarnostjo (prim. 
Adorno 1981, 29–31). Vsekakor se zdi, da je v digitalni dobi, kjer 
so potencialno patološki vzorci delovanja vtkani ne le v oblastniško 
ideologijo, temveč v platformske strukture kot neobhodne temelje 
spletnega delovanja in so pogosto neločljivi kot nujnih elementov v 
sestavu sistemov, ki omogočajo spletno interakcijo, kritičen vpogled 
v jedro delovanja novega sistema spletne družbe še vedno aktualen.

Zagotovo je moč trditi, da je vsaj v določenih ozirih svet interne-
ta še potenciral problematične tendence tega, kar je prvi generaciji 
frankfurtske šole pomenilo delo kulturne industrije in postvarja-
joče ideologije. Če je za tradicionalne medije denimo še značilna 
prisotnost preverljivih, četudi včasih labilnih elementov, ki skrbijo 
za formalno in vsebinsko standardizacijo – denimo uredniki in 
institucionalne norme – se ogrodje digitalnih platform, ki podaja 
okvir vsebinskega nanašanja, reproducira preko algoritmičnega 
določanja, pri katerem je vidnost praviloma v domeni metričnih 
kazalcev angažiranosti in ne dejavnikov kot so dejstvena ustreznost 
ali družbena funkcija.56 Ta premik je moč imenovati premik k 
strukturi komunikacijskih kanalov, vezanih na stanje pozornosti 
in angažmaja; tendence prehoda k tovrstnim ekosistemom, ki se 
povezujejo v široke mreže internetnih vsebin, je bilo mogoče deni-
mo opazovati ob nastopu trumpizma v Združenih državah Amerike, 
brexitovske retorike v Združenem kraljestvu, politično naelektrenih 
zarotniških gibanjih po vsej Evropi. Internetna javnost se tu raz-

56	 V preteklih letih se je za logiko spletnega poročanja, kjer je resnica pogosto sekundar-
nega pomena in so informacije često lažne, nepopolne ali zavajajoče, razširil nekoliko 
nenatančen izraz postresnično (ali postdejstveno) delovanje. Pri tem pa je treba poudariti, 
da to, da je nekaj postdejstveno ne pomeni, da dejstva prenehajo obstajati per se, pač pa, 
da težnja korespondence z resnico izgubi svojo vezno moč v javnem diskurzu. Namesto 
tega se primarno se informiranje primarno oglašuje s čustvi, identitetnimi prepoznanji in 
specifičnimi (denimo konspirativni) narativi, ki postanejo vodilni nosilci prepričevanja.



147

vija v obratni smeri od tradicionalnejših družbeno-političnih sfer, 
in sicer od interesno vodenih, normativno čvrsto strukturiranih 
mikroskupnosti57 do visoko ideologiziranega, le šibko povezanega 
mnoštva v mreži svetovnega spleta, kjer imajo pogosto vodilno 
vlogo elementi diskurza, ki izhaja iz posebej čustveno angažiranih, 
agresivnih in neposredno nagovarjajočih lokalitet.

Ker so algoritmi spletnega omrežja v sozvočju s tendencami po 
strogo racionalizirani nevtralnosti in avtomatiziranem ponavlja-
nju, ki tvori mehanizem spletne vidnosti, praviloma brezbrižni do 
neobjektivnih kriterijev, kakršni so etični standardi ali včasih celo 
človekove pravice, je spletni svet še posebej dovzeten za oblastniško 
izkoriščanje in nastop postvarjenih razmerij. Virtualno okolje sicer 
širi obseg tega, kar lahko postane družbeno in politično možno – 
vendar ne prepričuje uporabe potencialno problematičnih kriterijev 
za dosego ciljev, kar posredno destabilizira kategorije, kot so resnica, 
avtoriteta in sebstvo. Dodatno problemsko plast v zadnjem obdobju 
predstavlja vzpon velikih jezikovnih modelov, ki proizvajajo odvisne 
pomene, ki so pogosto podrejeni tehnični reprodukciji spoznanja in 
tržni optimizaciji delovanja. Sistem, ki ga sovzpostavljajo, ustvarja 
svoj smisel, vendar je pri tem bistveno, tehnično ravnodušen do per-
spektivične resnice – in do človeškega trpljenja – čeprav lahko sinte-
tizira predloge v specifična občutja in s tem poustvarja učinke skrbi.

Končno je svet spletnih izkustev le navidezno odprt. Uporabniki 
imajo možnost, da oblikujejo svoje avatarje, se prosto udeležujejo 
dejavnosti in raziskujejo spletne vsebine, a le znotraj spletne infra-
strukture, ki jo sodoločajo platformsko vodeni algoritmi s svojimi 
ideološkimi matricami, pogosto strukturiranimi na temeljih tržnih 
in političnih teženj. V tem pogledu je svoboda izbire in delovanja 
v digitalnem prostoru za uporabnike formalno zagotovljena, ni pa 
nujno tudi vsebinska – zato je pogosto iluzorna in svet, metaverzum, 
distopičen. V tem okolju podaja s hermenevtičnimi uvidi dopol-
njena kritična teorija oporo pred izgubo nadzora – kar je vselej 
preteča nevarnost v digitalnem jutranjiku. 

57	 Le-te pogosto služijo kot referenčni prostori s svojimi normami resnice, avtoritetami ter 
lastnimi čustveno-spoznavnimi in jezikovnimi slovnicami.





149

Proti zaključku:  
Imaginacija v  

virtualnem svetu med  
utopijo in distopijo

Živimo v svetu, ki ga vse bolj zaznamuje odvisnost od virtual-
nih sistemov, ter kjer relevantni fenomeni digitalizacije, kakršni 
so obogatena in virtualna resničnost, navidezno velika svoboda 
virtualnega govora in delovanja ter narativnost virtualiziranih 
utopičnih svetov, ponujajo trenutno večinoma spekulativne, a do-
brodošle epistemološke vpoglede v možni »virtualni jutri«.

Čeprav je prišlo do povečanega razumevanja, povpraševanja 
in razvoja procesov in komponent (vključno z elementi navidezne 
resničnosti in obogatene resničnosti), ki izboljšujejo digitalno 
izkušnjo, je digitalizacija že dolgotrajen proces, ki je globoko 
spremenil posameznika in družbo. Predvsem slednja bi lahko bila 
v bližnji prihodnosti deležna še posebej korenitih preobrazb; medtem 
ko je internet v takšni ali drugačni obliki prisoten že od poslednjih 
desetletij prejšnjega stoletja, priljubljene storitve sporočanja in druž-
bena omrežja pa so se začeli pojavljati že v poznih devetdesetih letih 
prejšnjega stoletja, so za zdaj najkompleksnejši prispevki k ustvar-
janju tega, čemur bi lahko rekli digitalna družba, prišli po razvoju 
sistemov virtualne resničnosti in začetku implementacije zamisli o 
metaverzumu; najprej v razmeroma omejenih okoljih množičnih 
večigralskih spletnih video iger ali iger, ki vsebujejo persistentno vesolje. 
Danes se na metaverzum vse bolj gleda kot na internetno razširitev, 
ki lahko drastično spremeni virtualno in fizično izkušnjo ljudi.

Spekulativna digitalna družba metaverzuma poudarja inte-
rakcijo med deležniki, ki temelji na visoko (pred)strukturiranem 



150

značaju in prostovoljnem okviru sodelovanja, kar omogoča lažjo 
regulacijo in koordinacijo udeležencev – digitalnih avatarjev. V 
tem primeru je digitalni avatar digitalna (računalniška) predstavi-
tev fizične osebe v virtualnem svetu, ki v virtualnem okolju nado-
mešča fizično osebo. Tu je treba opozoriti, da so digitalne družbe 
sicer odvisne od interakcije in vzajemnih prizadevanj udeležencev, 
vendar se le-te dogajajo na ogrodju igri podobne dejavnosti, ki ima 
upravitelje platforme, ki so sprejeli osnovna usmerjevalna pravila in 
način delovanja algoritmov oziroma umetne inteligence. To odpira 
pomembna etična in pravna vprašanja, ampak tudi, kar je na tem 
mestu še pomembneje, tudi vprašanje statusa resnice v metaverzu-
mu. Ni moč zanikati, da niso metaverzumi še posebej občutljivi na 
ideološka izkrivljanja in negativne učinke problematičnih razmerij 
moči, ki lahko vplivajo na objektivnost in zanesljivost podatkov. V 
zvezi s tem je knjiga prikazala potrebo po odgovorni kritični teoriji, 
ki združuje razlago in vrednotenje družbenih razmer v komple-
ksnem preiskovalnem aparatu za naš »virtualni jutri«.

Čeprav za zdaj obstaja še kot precej nedoločna oblika možne 
prihodnje družbe in prej teorija kot praksa, koncept metaverzuma 
prinaša pomembna vprašanja, ki se vežejo na posledice digitalnega 
preboja, digitalne narave družbe in, končno, razumevanja druž-
bene narave človeka eo ipso. Vsekakor pa kot eden izmed vodilnih 
elementov digitalnega prehoda, ki dopolnjuje družbeno stvarnost, 
v slednjo vnaša probleme, s katerimi se bomo soočili morda še prej 
od realnih pričakovanj.

Še pred tako kompleksnimi in celostnimi rešitvami za 
izzive digitalnega sveta je potrebno videti, da je dvojna narava 
posameznika – kot spletnega in obenem družbenega agenta 
– že zdaj do mere soodvisna in spremenjena na podlagi vpliva 
digitalnih sprememb. Tako spletno okolje obenem poraja politično 
in normativno obetavno sozavedanje, ki lahko služi kot motor ko-
ordinacije metaverzuma, in problematičen razvoj spletnih kultur 
oziroma oblik izražanja, ki z veliko hitrostjo širjenja reproducirajo 
sovražni govor, prenašajo nepreverjena dejstva (lažne novice), in s 
politično ostrino propagirajo ideološke vzorce; slednje je v minu-



151

lih letih dodobra predrugačilo politiko, družbeno komunikacijo 
tako v fizičnem kot virtualnem okolju, ter odnos do znanosti in 
objektivnosti resnice. Četudi morda spletno okolje resnici – ki, če 
smo do nje pošteni, ne bo vrnilo ugleda, ki ga je dejansko izgubila 
najkasneje že ob nastopu hermenevtične filozofije in poststruktura-
lizma – in bo na njene težnje pogosto odgovorilo z izvirnimi tipi še 
neprepoznanega digitalnega nasilja, pa nam virtualna prihodnost 
ponuja vsaj upanje, da nekoč vstopi v družbo, utemeljeno na znan-
stvenem in normativnem upravičenju. Upanje tako tli – čeprav 
je za zdaj v veliki meri vezano na utopijo, ki se morda ne more, 
morebiti niti ne sme v celoti uresničiti.





153

LITERATURA

• Adorno, Theodor W. 1981. Prisms. Cambridge, MA: The 
MIT Press.

• Adorno, Theodor W. 2004. Negative Dialectics. London in New 
York: Routledge.

• Agarwal, Vibhor in Nishanth Sastry. 2022. »̀ Way back theǹ : 
A Data‑driven View of 25+ years of Web Evolution.« Vzpostav-
ljeno 16. februarja. https://doi.org/10.48550/arXiv.2202.08239. 

• Agüera y Arcas, Blaise. 2022. »Do Large Language Models 
Understand Us?« Daedalus 151 (2): 183–197.

• Amoore, Louise. 2020. Cloud Ethics: Algorithms and the Attributes 
of Ourselves and Others. Durham and London: Duke University Press.

• Arendt, Hannah. 1954. »Diskussionsbeitrag.« V Totalitariani-
sm: Proceedings of a Conference Held at the American Academy of Arts and 
Sciences, March 1953, uredil Carl J. Friedrich. Cambridge, MA: 
Harvard University Press.

• ASML. 2025. »Moorè s Law.« Dostopano 18. junija. https://
www.asml.com/en/technology/all-about-microchips/moores-law. 

• BBC News. 2017. »Divisive political rhetoric a danger to 
the world, Amnesty says.« Nazadnje spremenjeno 22. februarja. 
https://www.bbc.com/news/world-39048293. 

• BBC News. 2025. »Court strikes down US net neutrality ru-
les.« Nazadnje spremenjeno 2. januarja. https://www.bbc.com/
news/articles/c4gl417l757o. 

• Bitvint. 2025. »The Video Game Crash of 1983: What Really 
Happened & Its Lasting Impact.« Dostopano 18. junija. https://
bitvint.com/pages/video-game-crash. 



154

• Benjamin, Walter. »H kritiki nasilja«. 2002. Razpol: glasilo Fre-
udovskega polja 40 (12): 119–142.

• Bonifacic, Igor. 2019. »French court rules Steam games must 
be able to be resold.« Engadget, 20. september. https://www.en-
gadget.com/2019-09-19-french-court-valve-steam-resold.html. 

• Caddy, Becca. 2025. »Should we be worried about the rise of 
AI slop?« TechRadar, 5. marec. https://www.techradar.com/com-
puting/artificial-intelligence/ai-slop-is-taking-over-the-internet-
-and-ive-had-enough-of-it. 

• Castoriadis, Cornelius. 1997. The Imaginary Institution of Society. 
Cambridge, MA: The MIT Press.

• Castoriadis, Cornelius. 1997. »The Logic of Magmas and the 
Question of Autonomy.« V The Castoriadis Reader, uredil David 
Ames Curtis. Malden, MA in Oxford: Blackwell Publishing.

• Cavell, Stanley. 1990. Conditions Handsome and Unhandsome: The 
Constitution of Emersonian Perfectionism: The Carus Lectures, 1988. Chi-
cago in London: University of Chicago Press.

• Christen, Markus. 2019. »Does the Digitalization of Science 
Affect Scientific Virtues?« V Virtue and the Practice of Science: Multidi-
sciplinary Perspectives, uredili Celia Deane-Drummond, Thomas A. 
Stapleford, and Darcia Narvaez. Notre Dame: Pressbooks.

• Critchley, Simon. 1999. The Ethics of Deconstruction: Derrida and 
Levinas. Edinburgh: Edinburgh University Press.

• Colder Carras, Michelle, Mathew Bergendahl in Alain B. 
Labrique. 2021. »Community Case Study: Stack Up’s Overwa-
tch Program, an Online Suicide Prevention and Peer Support 
Program for Video Gamers.« Frontiers in Psychology 12. https://doi.
org/10.3389/fpsyg.2021.575224. 

• CURIA. 2023. »Online video games: the General Court con-
firms that geo-blocking of activation keys for the Steam platform 
infringed EU competition law.« Objavljeno 27. septembra. https://
curia.europa.eu/jcms/upload/docs/application/pdf/2023-09/
cp230147en.pdf. 



155

• Davis, Rowenna. 2009. »Welcome to the new gold mines.« 
The Guardian, 4. marec. https://www.theguardian.com/techno-
logy/2009/mar/05/virtual-world-china. 

• Debord, Guy. 2014. The Society of the Spectacle. Berkeley, CA: 
Bureau of Public Secrets. 

• Deleuze, Gilles. 1991. Bergsonism. New York: Zone Books.

• Deleuze, Gilles. 1995. Difference and Repetition. New York: Co-
lumbia University Press.

• Derrida, Jacques. 1992. »Force of Law: The Mystical Founda-
tion of Authority«. V Deconstruction and the Possibility of Justice, uredili 
Drucilla Cornell, Michel Rosenfeld in David Gray Carlson. New 
York in London: Routledge.

• Dionisio, John David N., William G. Burns III in Richard Gil-
bert. 2013. »3D Virtual Worlds and the Metaverse: Current Status 
and Future Possibilities.« ACM Computing Surveys (CSUR) 45 (3): 1–38. 

• Donovan, Joan, Emily Dreyfuss in Brian Friedberg. 2022. 
Meme Wars: The Untold Story of the Online Battles Upending Democracy 
in America. New York: Bloomsbury Publishing.

• Dworkin, Ronald. 1986. Laẁ s Empire. Cambridge: The Bel-
knap Press of Harvard University Press.

• EBSCO. 2025. »Tomlinson Sends the First E-Mail.« Dostopa-
no 18. junija. https://www.ebsco.com/research-starters/history/
tomlinson-sends-first-e-mail. 

• Ekins, Emily. 2017. »The State of Free Speech and Toleran-
ce in America.« Cato Institute, 1. oktober. https://www.cato.org/
survey-reports/state-free-speech-tolerance-america#survey-
-methodology. 

• EPIC. 2023. »Supreme Court Avoids Major Section 230 Ru-
ling in Case About Digital Platforms Recommending Terrorist 
Content.« Objavljeno 18. maja. https://epic.org/supreme-court-
-avoids-major-section-230-ruling-in-case-about-digital-platforms-
-recommending-terrorist-content/. 



156

• EUR-Lex. 2025. »Open internet and net neutrality.« Do-
stopano 18. junija. https://eur-lex.europa.eu/EN/legal-content/
glossary/open-internet-and-net-neutrality.html. 

• European Publishers Council. 2025. »EPC applauds US court 
ruling against Google monopoly in online advertising.« Dostopano 
18. junija. https://www.epceurope.eu/post/epc-applauds-us-cou-
rt-ruling-against-google-monopoly-in-online-advertising. 

• Evropska unija. 2016. »Uredba (EU) 2016/679 Evropskega 
parlamenta in Sveta z dne 27. aprila 2016 o varstvu posameznikov 
pri obdelavi osebnih podatkov in o prostem pretoku takih podatkov 
ter o razveljavitvi direktive 95/46/ES (Splošna uredba o varstvu 
podatkov).« Uradni list Evropske unije 119: 1–88.

• Feldman, Stephen Matthew. 2010. »Problem of Critique: Tri-
angulating Habermas, Derrida, and Gadamer within Metamo-
dernism.« Faculty Articles 98: 1–35. https://scholarship.law.uwyo.
edu/faculty_articles/98.

• Forst, Rainer. 2014. Justification and Critique: Towards a Critical 
Theory of Politics. Cambridge: Polity Press.

• Fraser, Nancy in Axel Honneth. 2003. Redistribution or Recogni-
tion?: A Political-Philosophical Exchange. London in New York: Verso.

• Fuchs, Christian. 2014. Social Media: A Critical Introduction. Los 
Angeles, London, New Delhi, Singapur in Washington DC: SAGE.

• Fuller, Lon L. 2015. Moralnost prava. Ljubljana: GV založba.

• Gadamer, Hans-Georg. 2001. Resnica in metoda. Ljubljana: 
LUD Literatura.

• Gallagher, Shaun in Daniel D. Hutto, D. 2008. »Understan-
ding others through primary interaction and narrative practice.« 
V The Shared Mind: Perspectives on Intersubjectivity, uredili Jordan 
Zlatev, Timothy P. Racine, Chris Sinha in Esa Itkonen. Amster-
dam: John Benjamins.

• Geuss, Raymond. 2009. Outside Ethics. Princeton, NJ: Prince-
ton University Press.



157

• Geertz, Clifford. 1973. »Ideology as a Cultural System.« V 
Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures: Selected Essays. New 
York: Basic Books.

• Grice, Herbert Paul. 1969. »Utterer‘s Meaning and Intention.« 
The Philosophical Review 78 (2): 147–177.

• Grondin, Jean. 2000. »Play, Festival, and Ritual in Gadamer: 
On the Theme of the Immemorial in His Later Works.« V Lan-
guage and Linguisticality in Gadamer‘s Hermeneutics, uredil Lawrence 
Kennedy Schmidt. Lanham, MD: Lexington Books.

• Habermas, Jürgen. 1987. The Theory of Communicative Action, 
Volume Two: Lifeworld and System: A Critique of Functionalist Reason. 
Boston: Beacon Press.

• Habermas, Jürgen. 1990. Moral Consciousness and Communicative 
Action. Cambridge, MA.

• Habermas, Jürgen. 1996. Between Facts and Norms: Contributions 
to a Discourse Theory of Law and Democracy. Cambridge, MA: The 
MIT Press.

• Habermas, Jürgen. 1996. The Inclusion of the Other. Cambridge, 
MA: The MIT Press.

• Hardwick, Taylor, Marcus Carter, Stephanie Harkin, Tianyi 
ZhangShao in Ben Egliston. 2025. „`They‘re Scamming Mè : 
How Children Experience and Conceptualize Harm in Game 
Monetization.« SSRN. Vzpostavljeno 4. marca. https://dx.doi.
org/10.2139/ssrn.5164006. 

• Hart, H. L. A. 1994. Koncept prava. Ljubljana: Študentska 
organizacija Univerze v Ljubljani.

• Hauben, Ronda. 2003. »Celebrating the Birthday of the In-
ternet.« Telepolis, 23. januar. https://www.telepolis.de/article/Ce-
lebrating-the-Birthday-of-the-Internet-3428133.html?. 

• Heidegger, Martin. 1997. Phenomenological Interpretation of Kant’s 
Critique of Pure Reason. Bloomington in Indianapolis: Indiana Uni-
versity Press.



158

• Hickey, Daniel, Daniel M. T. Fessler, Kristina Lerman in 
Keith Burghard. 2025. »X under Musk’s leadership: Substantial 
hate and no reduction in inauthentic activity.« PLOS ONE 20 (2). 
https://doi.org/ 10.1371/journal.pone.0313293.

• Honneth, Axel. 1996. The Struggle for Recognition: The Moral 
Grammar of Social Conflicts. Cambridge, MA: The MIT Press.

• Honneth, Axel. 2004. »Recognition and Justice: Outline of a 
Plural Theory of Justice.« Acta Sociologica 47 (4): 351–364.

• Honneth, Axel. 2007. Disrespect: The Normative Foundations of 
Critical Theory. Cambridge in Malden, MA: Polity Press.

• Honneth, Axel. 2008. Reification: A New Look at an Old Idea, 
uredil Martin Jay. New York: Oxford University Press. 

• Honneth, Alex. 2009. Pathologies of Reason: On the Legacy of Cri-
tical Theory. New York: Columbia University Press.

• Honneth, Axel. 2016. Ideja socializma: poskus aktualizacije. Lju-
bljana: Krtina.

• Horkeimer, Max in Theodor W. Adorno. 2006. Dialektika raz-
svetljenstva. Ljubljana: Studia humanitatis.

• Hussain, Sayyad. 2023. »Metaverse for education – Virtu-
al or real?« Frontiers in Education 8. https://doi.org/10.3389/fe-
duc.2023.1177429.

• Ingram, David. 1983. »The Historical Genesis of the Gada-
mer/Habermas Controversy.« Auslegung: A Journal of Philosophy 10 
(1/2): 86–151.

• Ioannidis, Stelios A. K. in Alexios • Patapios Kontis. 2023. 
»The 4 Epochs of the Metaverse.« Journal of Metaverse 3 (2): 152–165. 

• Jardina, Ashley in Spencer Piston. 2023. »Trickle-down ra-
cism: Trump‘s effect on whites’ racist dehumanizing attitudes.« 
Current Research in Ecological and Social Psycholog y 5. https://doi.
org/10.1016/j.cresp.2023.100158. 

https://doi.org/%2010.1371/journal.pone.0313293
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1177429
https://doi.org/10.3389/feduc.2023.1177429


159

• Jeremy Norman’s HistoryofInformation.com. 2025. »Mag-
navox Odyssey, the First Home Video Game Console, Uses a TV 
Screen as a Display.« Dostopano 18. junija. https://historyofinfor-
mation.com/detail.php?id=2327. 

• Kant, Immanuel in Hans Reiss (ur.) 1991. Kant: Political Wri-
tings. Cambridge: Cambridge University Press.

• Kant, Immanuel. 1998. Critique of Pure Reason. Cambridge: 
Cambridge University Press.

• Kant, Immanuel. 1999. Kritika razsodne moči. Ljubljana: Za-
ložba ZRC.

• Kearney, Richard. 1988. The Wake of Imagination: Toward a 
Postmodern Culture. London: Routledge.

• Kemp, Simon. 2025. »Digital 2025: Global Overview Report.« 
DataReportal, 5. februar. https://datareportal.com/reports/digital-
-2025-global-overview-report. 

• Kierkegaard, Sören A. 1987. Filozofske drobtinice ali Drobec filo-
zofije. Ljubljana: Slovenska matica. 

• Kocarev, Ljupco in Jasna Koteska. 2020. »Digital Me Onto-
logy and Ethics.« ArXiv. Vzpostavljeno 22. decembra. https://arxiv.
org/abs/2012.14325.

• LeBerthon, Bry. »Russian YouTuber Stas Reeflay Accused 
Of Killing Girlfriend Valentina Grigoryeva During Livestream.« 
uInterview.com, 4. december. https://uinterview.com/news/russian-
-youtuber-stas-reeflay-accused-of-killing-girlfriend-valentina-gri-
goryeva-during-livestream/. 

• Lefort, Claude. 1978. »Esquisse d‘une genèse de l‘idéologie 
dans les sociétés modernes.« V Claude Lefort, Essais d’anthropologie 
politique. Pariz: Gallimard.

• Leiner, Barry M., Vinton G. Cerf, David D. Clark, Robert E. 
Kahn, Leonard Kleinrock, Daniel C. Lynch, Jon Postel, Lawren-
ce G. Roberts in Stephen S. Wolff. 2009. »A brief history of the 
internet.« Computer Communication Review 39 (5): 22–31.



160

• Levy, Steven. 2022. »Neal Stephenson Named the Metaverse. 
Now, He’s Building It.« Wired, 16. september. https://www.wired.
com/story/plaintext-neal-stephenson-named-the-metaverse-now-
-hes-building-it/. 

• Lukács, Georg. 1971. »Reification and the Consciousness of 
the Proletariat.« V Georg Lukács, History and Class Consciousness: 
Studies in Marxist Dialectics. Cambridge, MA: MIT Press.

• Lukasik, Stephen J. 2011. »Why the Arpanet was Built.« IEEE 
Annals of the History of Computing 33 (3): 4–21.

• Marx, Karl in Friedrich Engels, Boris Ziherl (urednik). 1971. 
Izbrana dela II. Ljubljana: Cankarjeva založba.

• McCullough, Brian. 2018. »A revealing look at the dot-com 
bubble of 2000 — and how it shapes our lives today.« TED, 4. 
december. https://ideas.ted.com/an-eye-opening-look-at-the-dot-
-com-bubble-of-2000-and-how-it-shapes-our-lives-today/. 

• Mead, George Herbert. 1997. Um, sebstvo, družba. Ljubljana: Krtina.

• Mendelson, Jack. 1979. »The Habermas-Gadamer Debate.« 
New German Critique 18: 44–73.

• Menke, Christoph. 2013. »Die ‚andre Form‘ der Herrschaft: 
Marx‘ Kritik des Rechts«. V Nach Marx: Philosophie, Kritik, Praxis, 
uredila Rahel Jaeggi in Daniel Loick. Berlin: Suhrkamp.

• Menke, Christoph. 2018. »Law and Violence«. V Law and 
Violence: Christoph Menke in Dialogue. Manchester: Manchester Uni-
versity Press.

• Michelizza, Mija. 2008. »Jezik SMS-jev in SMS-komunika-
cija.« Jezikoslovni zapiski 14 (1): 151–166. 

• Moore, Gordon E. 1998. »Cramming More Components onto 
Integrated Circuits.« Proceedings of the IEEE 86 (1): 82–85. 

• Morningstar, Chip in F. Randall Farmer. 1991. »The Lessons 
of Lucasfilm‘s Habitat.« V Cyberspace: First Steps, uredil Michael 
Benedikt. Cambridge, MA: The MIT Press.



161

• Mystakidis, Stylianos. 2022. »Metaverse.« Encyclopedia 2 (1): 
486–497. https://doi.org/10.3390/encyclopedia2010031.

• Nancy, Jean-Luc. 2012. Singularno pluralna bit; Lepota. Ljubljana: 
KUD Apokalipsa.

• Neumann, Franz L. 2017. »Anxiety and Politics.« tripleC: Com-
munication, Capitalism & Critique 15 (2): 612–636.

• Nietzsche, Friedrich. 1989. On the Genealogy of Morals and Ecce 
Homo, uredil Walter Kaufmann. New York: Vintage Books.

• Nietzsche, Friedrich. 2006. Thus Spoke Zarathustra: A Book For 
All and None. Cambridge in New York: Cambridge University Press.

• Nietzsche, Friedrich. 2010. »On Truth and Lies in a Nonmoral 
Sense.« V On Truth and Untruth: Selected Writings. New York: Harper 
Perennial. – Nietzsche – slo. Verzije

• NPR. 2014. »A Killer‘s Manifesto Reveals Wide Reach 
Of Misogyny Online.« Objavljeno 27. maja. https://www.npr.
org/2014/05/27/316452303/a-killers-manifesto-reveals-wide-
-reach-of-misogyny-online. 

• Ontario Court of Justice. 2025. »R. v. Elliott, 2016 ONCJ 
35.« Dostopano 18. junija. https://www.canlii.org/en/on/oncj/
doc/2016/2016oncj35/2016oncj35.pdf. 

• Ouhnni, Hamid, Acim Btissam, Belhiah Meryam, Karim 
El Bouchti, Zaoui Seghroucheni Yassine, Souad Najoua Lagmiri, 
Benachir Rigalma in Soumia Ziti. 2025. »The evolution of virtual 
identity: a systematic review of avatar customization technologies 
and their behavioral effects in VR environments.« Frontiers in Virtual 
Reality 6. https://doi.org/10.3389/frvir.2025.1496128. 

• Özsungur, Fahri, ur. 2022. Handbook of Research on Digital Vio-
lence and Discrimination Studies. Hershey: IGI Global.

• Pauer-Studer, Herlinde. 2012. »Law and Morality under Evil 
Conditions. The SS Judge Konrad Morgen.« Jurisprudence 3 (2): 
367–390.

https://doi.org/10.3390/encyclopedia2010031


162

• Putnam, Hilary. 1987. The Many Faces of Realism. Chicago in 
La Salle, IL: Open Court Publishing Company.

• Računalniški muzej. 2025. »Računalniška omrežja: Prve in-
ternetne povezave.« Dostopano 18. junija. https://www.racunal-
niski-muzej.si/racunalniska-omrezja-prve-internetne-povezave/. 

• Reveilhac, Maud in Davide Morselli. 2023. »The Impact of 
Social Media Use for Elected Parliamentarians: Evidence from Po-
liticians‘ Use of Twitter During the Last Two Swiss Legislatures.« 
Swiss Political Science Review 29 (1): 96–119.

• Ricoeur, Paul. 1970. Freud and Philosophy: An Essay on Interpreta-
tion. New Haven in London: Yale University Press.

• Ricoeur, Paul. 1979. »The function of fiction in shaping reali-
ty.« Man and World 12 (2): 123–141.

• Ricoeur, Paul, George H. Taylor (urednik). 1986. Lectures on 
Ideology and Utopia. New York: Columbia University Press.

• Risser, James. 1997. Hermeneutics and the Voice of the Other. Al-
bany: State University of New York Press.

• Saygin, Ayse Pinar, Thierry Chaminade, Hiroshi Ishiguro, 
Jon Driver in Chris Frith. 2012. »The thing that should not be: 
predictive coding and the uncanny valley in perceiving human and 
humanoid robot actions.« Social Cognitive and Affective Neuroscience 7 
(4), 413–422. 

• Schaub, Jörg. 2015. »Misdevelopments, Pathologies, and Nor-
mative Revolutions: Normative Reconstruction as Method of Cri-
tical Theory.« Critical Horizons 16 (2): 107–130.

• Seibert, William. 2017. »Virtual Reality Then: A Look Back 
at the Nintendo Virtual Boy.« TechSpot, December 21. https://
www.techspot.com/article/1085-nintendo-virtual-boy/. 

• Shannon, C. E. 1948. »A Mathematical Theory of Commu-
nication.« The Bell System Technical Journal 27 (3): 379–423.

• Srnicek, Nick. 2017. Platform Capitalism. Cambridge in Malden, 
MA: Polity Press.



163

• Stern, Donnel B. 2019. »Constructivism in the Age of Trump: 
Truth, Lies, and Knowing the Difference.« Psychoanalytic Dialogues 
29 (2): 189–196.

• Stroud, Matt. 2014. »These six lawsuits shaped the internet.« The 
Verge, 14. avgust. https://www.theverge.com/2014/8/19/6044679/
the-six-lawsuits-that-shaped-the-internet. 

• Telegraf. 2001. »Mobitelov slovar mini slovenščine.« Finance, 
7. september. https://www.finance.si/finance/mobitelov-slovar-
-mini-slovenscine/a/10298. 

• The Leaflet. 2025. »Bartz v. Anthropic: All you need to know 
about the largest copyright settlement in history.« Objavljeno 27. 
septembra. https://theleaflet.in/digital-rights/law-and-techno-
logy/bartz-v-anthropic-all-you-need-to-know-about-the-largest-
-copyright-settlement-in-history. 

• Thompson, John B. 1982. »Ideology and the Social Imaginary: 
An Appraisal of Castoriadis and Lefort,« Theory and Society 11 (5): 
659–681.

• Thompson, Matt. 2025. »Is The Gaming Industry Bigger 
Than Films and Music?« Access Creative College, zadnjič urejeno 
16. julija. https://www.accesscreative.ac.uk/blog/is-the-gaming-
-industry-bigger-than-films-and-music/.

• Tomasello, Michael. 2001. The Cultural Origins of Human Cogni-
tion. Cambridge, London: Harvard University Press.

• Tomasello, Michael, Malinda Carpenter, Josep Call, Tanya 
Behne in Henrike Moll. 2005. »Understanding and sharing inten-
tions: the origins of cultural cognition.« Behavioral and Brain Sciences 
28 (5), 675–691.

• Turkle, Sherry. 2011. Alone Together: Why We Expect More from 
Technology and Less from Each Other. New York: Basic Books.

• UpCounsel. 2025. »Internet Laws: Key Regulations and 
Emerging Issues.« Nazadnje urejeno 4. avgusta. https://www.up-
counsel.com/internet-law. 



164

• Varufakis, Janis. 2024. Tehnofevdalizem: kaj je pokončalo kapitali-
zem. Ljubljana: Mladinska knjiga. 

• Vergano, Dan. 2025. »Science Tells Us the U.S. Is Heading 
toward a Dictatorship.« Scientific American, 14. maj. https://www.
scientificamerican.com/article/science-tells-us-the-u-s-is-headin-
g-toward-a-dictatorship/. 

• Vosoughi, Soroush, Deb Roy in Sinan Alal. 2018. »The spread 
of true and false news online.« Science 359 (6380): 1146–1151.

• Walzer, Michael. 1984. Spheres of Justice: A Defense of Pluralism 
and Equality. New York: Basic Books.

• Winston, Brian. 1998. Media Technolog y and Society: A History 
from the Telegraph to the Internet. London in New York: Routledge.

• X. 2025. »Counting characters when composing Tweets.« Do-
stopano 10. maja. https://docs.x.com/resources/fundamentals/
counting-characters.

• Warnke, Georgia. 1987. Gadamer: Hermeneutics, Tradition, and 
Reason. Cambridge: Polity Press.

• Wittgenstein, Ludwig. 2009. Philosophische Untersuchungen/Phi-
losophical Investigations, 4th Edition. Hoboken, NJ: Wiley-Blackwell.

• Young, Iris Marion. 2007. »Recognition of Love’s Labor: 
Considering Axel Honneth’s Feminism.« V Recognition and Power: 
Axel Honneth and the Tradition of Critical Social Theory, uredila Bert van 
den Brink in David Owen. Cambridge: Cambridge University Press.

• Zuboff, Shoshana. 2019. The Age of Surveillance Capitalism: The 
Fight for a Human Future at the New Frontier of Power. New York: Pu-
blicAffairs.



165

RECENZIJI

Gašper Pirc v delu Virtualni svetovi in vrednote digitalne pri-
hodnosti raziskuje lastnosti sodobne družbe, ki jo vse bolj obvla-
dujeta oz. definirata tehnološki razvoj in transformacija družbe 
v nove oblike socializacije. Pirc s pomočjo filozofskih teorij 2. in 
3 generacije frankfurtske šole kritične teorije družbe in filozofske 
hermenevtike v svojem delu raziskuje družbeno normativnost in 
spremembe le-te na podlagi tehnoloških sprememb in novih oblik 
resničnosti oziroma družbenih formacij. V knjigi Pirc izpostavlja 
uvid, da digitalne spremembe pomembno vplivajo na naše razu-
mevanje normativnosti in nam preko premen družbenih vrednost 
podajajo nove vpoglede v naravo družbenosti kot ene od bistvenih 
značilnosti človeškosti.

Pomembno vlogo v Pirčevem delu igra pojem imaginacije; 
Pirc smiselno povezuje problem družbenih sprememb in spre-
memb v vrednotenju v družbi s problemi ideologije, utopije in 
družbenega imaginarija.

Predložena monografija prinaša vidne metodološke in termi-
nološke novosti v slovenski znanstveni prostor; poleg uporabljanja 
izvirnega kritičnega hermenevtičnega znanstvenega aparata Pirc 
uvaja specifične rešitve za terminološke zagate, ki jih prinaša nova 
tehnologija (denimo v primeru značilnosti metaverzuma in virtu-
alne resničnosti), ki je znanstveni prostor v Sloveniji še ni zadosti 
razčlenil. Knjiga je tudi posebno relevantna za razvoj znanstvene 
kulture na področju povezave tehnologije in normativnosti, kar 
ima v času, ko bi moralo biti etično ovrednotenje tehnologije ena 
od prioritet tudi v znanost, še posebno vlogo.

Poleg razumevanja normativnosti digitalnega sveta je v mono-
grafiji podan tudi ambiciozen in obetajoč poizkus vzpostavitve mo-



166

dela normativnega upravičenja, ki teži k izogibu težav, s katerimi 
se spopadajo modeli kakšni so Honnethova teorija pripoznanja ali 
Habermasova diskurzivna etika. Prav zaradi povezave komple-
ksnega vrednostnega razumevanja družbe in poizkusa prepozna-
ve dinamike družbenih in tehnoloških sprememb se monografija 
lahko izrazi kot pomembno dopolnilo slovenskemu znanstvenemu 
prostoru in predstavlja relevantno oporno točko za prihodnje raz-
iskovanje vse pomembnejše tematike.

(prof. dr. Darko Štrajn)



167

Delo Virtualni svetovi in vrednote digitalne prihodnosti avtor-
ja dr. Gašperja Pirca predstavlja pomembno delo v relevantnem 
času na področju razumevanja vrednostnih struktur družbe, ki jo 
vse bolj definirata digitalizacija in virtualna resničnost. Avtor v 
svojem delu opisuje vrednostno strukturo družbe, pri kateri imajo 
digitalne strukture, virtualna resničnost in spletno okolje vse večjo 
vlogo. Avtor meni, da današnjih vrednot ne moremo več misliti 
brez razumevanja digitalnih prvin, ki odločilno določajo družbo 
in naše delovanje v njej. Zanimiv je avtorjev hermenevtični pristop, 
na podlagi katerega je zmožen z opazovanjem značilnosti digi-
talizirane družbe pojasniti temeljne vidike človeške družbenosti 
na osnovi kritične družbene teorije. Avtor temeljito oriše trenutne 
družbene razmere v času digitalne (r)evolucije in t.i. »normativno 
strukturo« družbe, ki jo predstavlja s pomočjo hermenevtične 
interpretacije, komunikativnih vzorcev socialne reprodukcije, in 
teorije pripoznanja. Delo je izjemno aktualno, saj se neposredno 
nanaša na dinamiko hitrih sprememb v družbi in problematizira 
vse večje družbeno pospeševanje in celostno predrugačenje delova-
nja s pomočjo splošno digitalizacije. Avtor neposredno problema-
tizira sodobne in pričakovane pojave kot so digitalizacija znanosti 
in humanistike, oplemenitena resničnost in projekt metaverzuma, 
ter jih gleda skozi prizmo vrednotenja in njihovih etičnih pritiklin.

Delo je ena prvih kompleksnih študij teh relevantnih pojavov 
na področju humanistike v Sloveniji in v slovenščino prinaša po-
membne nove terminološke uvide in leksiko, ki je bila pred pojavom 
novih digitalnih struktur pri nas, zlasti v humanistiki, še skoraj ali v

celoti nepoznana (denimo pojem Von Neumannove arhitek-
ture ali značilnih potez metaverzuma kot potencialne virtualne 
družbene krajine).

Delo v slovenski prostor prinaša pomembna spoznanja na polju 
spoznavne filozofije, filozofije družbe, politične filozofije in etike 
oz. moralne filozofije. Avtor model metaverzuma kot (utopične) 
virtualne krajine uporablja v namen raziskave temeljev družbenega 
vrednotenja in sporočanja, ki omogoča družbeno reprodukcijo, kar 
je novost v slovenskem znanstvenem svetu, obenem pa tudi zelo 



168

relevanten uvid, ki nam s pomočjo predvidevanja prihodnjega ra-
zvoja podaja pomembne informacije o življenju v trenutnem času.
Avtor ob opazovanju (digitalizirane) družbe razvija kompleksno 
teorijo moralnega upravičevanja, ki sledi raziskovanju monografije 
Kritična hermenevtika, na katero se obravnavano delo ustrezno 
nanaša; ob tem pa so obravnavani problemi še bolj cestno raziska-
ni in relevantni za naš čas, ki je čas vse večje globalne napetosti. 
Tudi zato meni, da bi delo lahko postalo pomemben del slovenske 
znanstvene kulture.

(prof. dr. Mojca Ramšak)






	_Hlk197640517
	_Hlk184739217
	_Hlk184681470
	_Hlk197640005
	_Hlk183923593
	_Hlk183748466
	Danes do jutri: družba, vednost in vrednote na poti spreminjanja
	Normativnost, družbena komunikacija in virtualni svetovi
	Temeljna človeška družbenost in normativnaslika sodobne družbe
	Digitalna resničnost, virtualni svetovi in prihodnost v metaverzumu
	Spoznavne in normativne razsežnosti spleta in virtualnih svetov
	Kdo sem jaz danes, kaj smo mi jutrišnjega dne?
	Proti zaključku: Imaginacija v virtualnem svetu med utopijo in distopijo
	LITERATURA
	RECENZIJI

